
 

 
 
 
⨊ 
 

L’UOMO DI DESIDERIO 
RIVISTA DELL’ORDINE ESOTERICO MARTINISTA 

 
 
 
 
 
 
 

SOLSTIZIO D’INVERNO 
ANNO XI - N. 4 

 

 



 

 

In questo numero: 
 
Editoriale di Akhenaton S::G::M:: -  
 
Sezione Prima: Filosofi Sconosciuti 
LA SEPHIRA MALKHUT 
di Selene I:::I::: - presentazione di Avatar Ph:::I::: 
 
Frammento 456-C di Althotas 
 
I Quaderni di Ramses 
 
Sezione Seconda: Le pagine delle corrispondenze 
Inno al Gran Maestro ATON di Hermes I::I:: 
MOLOCH XXI: un cortometraggio 
 
Sezione Terza: Le parole dei Maestri Passati 
MITOLOGIE DELL’INVERNO 
Di Bent Parodi 
 
Insostenibilità dell’autoiniziazione 

 di Antonio Urzì Brancati 
  

 

2 



 

EDITORIALE 
di Akhenaton S G M  

 

“Le spiegazioni della crisi del nostro 
tempo rimangono molto in superficie anche 
quando vogliono andare in profondità. Il 
fenomeno di fondo, che non viene 
adeguatamente affrontato, è l’abbandono, nel 
mondo, dei valori della tradizione 
occidentale; e questo mentre le forme della 
modernità dell’Occidente si sono affermate 
dovunque. Un abbandono che si porta via 
ogni forma di assoluto – e innanzitutto Dio”  

Emanuele Severino 

 

Alla dominante cultura del nulla, 

dell’abbandono dei valori, della conoscenza 

superficiale acquisita tramite internet, il 

Martinista contrappone la ricerca del 

“SE”, dei valori dello spirito. 

3 



 

Il Martinista, pur avendo una 

visione dei tempi moderni in cui è 

pienamente integrato, cerca 

incessantemente l’equilibrio tra valori, 

tradizione e evoluzione culturale dei tempi, 

senza abbandonarsi a facili e/o di facciata 

critiche inconcludenti. 

Al “Nulla” si contrappone l’Essere, il 

cercare, l’evolversi della parte spirituale 

che è in noi, il risveglio della “Fiamma” 

che deve ardere nel nostro cuore di 

“Amore” incontaminato. 

Il Martinista “all’Etica del 

Viandante”, propugnata da Umberto  

Galimberti che si fonda sull’idea che 

“l’unico modo di vivere in modo autentico 

sia percorrere il proprio cammino, 

accettando la mancanza di un obiettivo 

4 



 

prestabilito”, contrappone “l’Etica della 

conoscenza immediata” della ricerca 

dell’obiettivo stabilito da noi stessi quando 

ci siamo manifestati nello stato dell’essere 

che viviamo, illuminati dalla luce che 

dobbiamo risvegliare in noi per indicarci il 

cammino come nella IX lama dei tarocchi. 

Condividiamo l’assunto di 

Galimberti che “l’impatto della tecnica e 

del consumismo sulla società 

contemporanea, stiano trasformando 

l’individuo e minando le basi dell’etica e 

della filosofia tradizionali”, ma al nulla e 

all’anarchia dei valori contrapponiamo la 

ricerca dei valori perduti che ritroviamo 

nell’armonia del creato, nell’insegnamento 

che viene dalla natura, dalla conoscenza 

più profonda dell’Essere che, come afferma 

5 



 

Guénon è il principio della manifestazione 

e ciò tramite la meditazione e la 

respirazione purificatrice. 

Il Martinista è consapevole che 

siamo puro spirito, creati da un’energia in 

continua evoluzione che dobbiamo 

imparare a conoscere e ad essa integraci, 

unica fonte di vera conoscenza, unica via 

unica conoscenza vera e immediata e che, 

come afferma Guénon, “ogni conoscenza 

vera ed effettiva è immediata, una 

conoscenza mediata può avere solo un 

valore puramente simbolico e 

rappresentativo”. 

Care Sorelle e cari Fratelli la via 

della Conoscenza seguita dal Martinista 

dai più è sconosciuta e forse derisa, ma 

dobbiamo imparare a tenere la rotta fissa, 

6 



 

anche nelle intemperie del mondo in cui 

operiamo, come mi insegnava il mio 

compianto maestro Arjuna. 

Al potere che deriva dalla 

conoscenza che acquisiamo, però, 

contrapponiamo sempre la via dell’amore, 

della fusione del nostro essere nel tutto in 

piena armonia con il Creato di cui noi 

siamo parte integrante e a cui dobbiamo 

reintegrarci. 

 

Akhenaton S G M  

 
 

7 



 

 
Invitiamo ad ascoltare la parola del Gran Maestro 
Aton (al secolo Antonio Urzì Brancati), già Filosofo 
Incognito del gruppo RA, presso la Grande Montagna.  

 

 
 

 
Chi trova più adatto a sé 

il libro come strumento 
di comunicazione che 

supera la barriera della 
vita e della morte, potrà 

leggere Sul Sentiero 
Iniziatico, che ne 

compendia il pensiero e il 
modo di concepire la 
linea di trasmissione 

degli insegnamenti 
tradizionali.  

8 

https://www.youtube.com/@sulsentieroiniziatico-ordi7734/featured


 

 
LA SEPHIRA MALKHUT 

di Selene I:::I::: 
presentazione di Avatar Ph:::I::: 

 
 
La Loggia Raphael Sanat della Collina di 
Palermo da circa sei mesi, oltre le attività 
Rituali ed Operative,  ha centrato i propri 
interessi e gli studi sull’ Albero Cabalistico 
della Vita. Utilizzando la piattaforma 
Google Meet periodicamente sono state 
presentate dai Fratelli e dalle Sorelle le 
singole Sefirot che compongono l’Albero, 
con successiva trattazione ed 
approfondimento da parte dei presenti. 
Lo studio delle Sefirot è fondamentale in 
quanto esprimono uno dei concetti più 
importanti della Cabala, disciplina 
antichissima ampia, misteriosa ed 
esotericamente “intrigante”. Se trattiamo 
l’argomento Sefirot, apriamo un mondo 
infinito, difficilmente percorribile con 
quanto la ragione e la conoscenza umana ci 
mette a disposizione. La poliedricità 
dell’argomento e le sue infinite sfaccettature 
rendono la comprensione impegnativa ed 
ostica. Allora per capire, aiutandosi con una  

9 



 

pratica di studio minuziosa e profonda, 
bisogna cogliere gli aspetti più segreti ed 
intimi che ogni Sefirot ci vuol trasmettere: 
insomma occorre “leggere” tra le righe i loro 
insegnamenti. Da dove cominciare e come 
cominciare? Difficile stabilirlo a priori. La 
Cabala comunque insegna con grande 
saggezza che da qualunque parte la si 
approcci, prima o poi sarà palese la strada 
maestra da seguire. Il problema si 
evidenzierà quando, una volta trovata la 
strada maestra, ci si renderà conto quanto 
essa sia infinita, difficoltosa, complessa e 
come non esista un traguardo finale. Non 
volendo né dovendo scrivere un trattato 
Cabalistico sulle Sephirot, per introdurre 
l’argomento traccerò un generico 
inquadramento, soffermandomi sul 
significato del loro nome, vero punto di 
partenza.  
 
Per i popoli dell’antichità e soprattutto per 
gli Egizi e gli Ebrei era fondamentale  per 
identificare persone, attributi e cose dare 
loro un nome. Esso aveva un profondo 
significato spirituale, poiché si credeva 
essere intimamente collegato all’anima ed 
alla forza vitale. Il nome era considerato un 
elemento necessario dell'identità di una 

10 



 

persona e un componente essenziale per il 
progredire della vita. La sua esistenza era 
direttamente collegata alla possibilità di 
ottenere l'immortalità dopo il trapasso. 
La tradizione ebraica usava i nomi per 
rimarcare l’aspetto, le qualità e le 
potenzialità delle creature visibili e 
invisibili,  per connettere generazioni, 
trasmettere eredità, valori e identità 
attraverso la storia. Per tale motivo,  in 
segno di profondo rispetto e timore , il nome 
di Dio veniva considerato impronunciabile, 
perché mai nessuno aveva conosciuto la sua 
vera essenza. Così venne sostituito da epiteti 
come "HA-SHEM" (il Nome) o dai suoi 72 
appellativi triletterati. 
Chiusa la parentesi sul nome in generale, 
dedicandoci nello specifico alle Sefirot, 
contrariamente a ciò che potrebbe far 
pensare la somiglianza fonetica, "Sefirà" 
non significa esattamente "sfera" come 
spesso si enuncia. Difatti, esaminando la 
radice giudaica da cui origina la 
denominazione, si può capire il significato 
della parola. Sefira proviene dalla radice 
Safar, che ha tre significati principali: 

●​ "Numero" (misfar). Le Sefirot 
possono intendersi come le qualità 
possedute dai primi dieci numeri 

11 



 

interi. Lo studio della Cabala 
comporta la chiarificazione dei 
concetti della numerologia e  la 
comprensione del valore spirituale dei 
numeri dall’ Uno fino al Dieci ovvero 
da Keter a Malkut. Il processo vale 
anche in senso inverso e il valore 
numerologico delle unità da Dieci a 
Uno deriva dalle qualità delle Sefirot 
Superiori che si aggiungono durante il 
processo di ascesa da Malkut a Keter. 

●​ "Libro" (sefer o sippur). Le Sefirot 
sono come dei testi che si raccontano, 
che contengono vicende, 
rappresentazioni, simboli, miti, 
personaggi, avvenimenti storici, ma 
soprattutto tradizioni. Tutto il 
contenuto della Bibbia può venire 
letto secondo il paradigma delle 
Sefirot: ad esempio, i primi sei giorni 
della Genesi sono le sei Sefirot da 
Chesed a Yesod; i Patriarchi sono le 
personificazioni dell'energia contenuta 
nelle Sefirot (Abramo è Chesed, 
Isacco è Ghevurà, Giacobbe è 
Tiferet), la triade Superiore 
Keter-Binah-Chockmah corrisponde 
al Talmud. 

12 



 

●​ "Luce" o "Pietra preziosa" (zaffiro, 
sapir). Qui le Sefirot sono dei centri 
d’irradiamento di un'energia 
superiore, puro riflesso della 
coscienza Divina. Esse sono dei 
fari-guida lungo il cammino di 
crescita morale e spirituale, sono delle 
pietre preziose che arricchiscono  
enormemente la natura di colui che le 
scopre e sa assorbire e mettere in 
pratica i loro insegnamenti. 

 
 
Questi tre significati equivalgono anche ai 
tre livelli di qualità entro i quali le Sefirot 
operano. Il più basso è quello in cui esse 
agiscono come numeri. Per tal motivo le 
Sefirot sono unità fondamentali delle leggi 
fisiche e matematiche, su cui si fonda la 
creazione. Si tratta dell'energia contenuta nei 
numeri, la loro identità segreta, la loro 
vibrazione. Le Sefirot rispecchiano le 
costanti cosmologiche e, come numeri 
particolari, caratterizzano il comportamento 
di ogni fenomeno naturale. Il livello medio è 
gestito dalla funzione istruttiva dei libri che 
conservano gelosamente ciò che di più 
importante ci sia, ovvero la tradizione e 
l’evoluzione animico-spirituale. Ma è nel 

13 



 

livello più alto, nella dimensione superiore 
che si raggiunge lo splendore abbagliante 
della Luce Divina che “investe” d’energia se 
stessa, il creato e tutte le creature tenendole 
insieme in un grande abbraccio e 
trasmutandole con il suo soffio in un etereo 
stato di perfetta pace e serenità. Viene 
raggiunta la liberazione dalla sofferenza e 
dal ciclo di vita-morte, classica della 
materia. Si arriva finalmente all’ascetismo 
puro, in quello stato in cui si estinguono 
passioni, desideri, pulsioni e illusioni. 
 
Mi piace, a tal proposito, condividere un 
lavoro particolare redatto dalla Sorella 
Selene che ha voluto presentare in modo 
originale Malkut, la decima Sefirot, ovvero 
il Regno, sede della Shekinà, la Regina, la 
dimora di Dio nel Tabernacolo del Tempio 
di Salomone. Malkhut è pertanto Zauir 
Anpin o Volto Minore perché rappresenta la 
manifestazione finita e limitata della 
Divinità e quindi palesa il Tetragrammaton 
inferiore, cioè l’aspetto nascosto di En Soph 
in quanto in esso dimorano le Neshamah 
esiliate dal Palazzo Divino. Malkuth in 
definitiva presiede il mondo della forma, 
delle forze e delle tensioni che ricevono 
animazione da Yesod. E’il nadir 

14 



 

dell'evoluzione e , piuttosto che l'infimo 
abisso della materialità, va considerata come 
la boa oltre la quale si ritorna a salire. 
Malkuth  come simbolismo del pianeta terra 
si può identificare nei quattro elementi 
fornendo esotericamente una chiave di 
lettura molto interessante. La Terra è un 
elaborato energetico di attività fisica e 
mentale e come tale soggetta a processi 
associativi  ti tipo anabolico o dissociativi di 
tipo  catabolico. Nel primo caso possiamo 
considerare  l'Acqua perché si forma 
addensando gas, che disgregandosi da’ 
origine all’Aria ( secondo caso). Il Fuoco 
costituisce invece  l’ immagine 
elettromagnetica della materia, ossia il 
legame di entrambi i processi che nell’essere 
umano producono e alimentano  coscienza e  
vita. 
 
Avatar Ph:::I::: Loggia Raphael Sanat 
Collina di Palermo 
 

 

15 



 

 
 
MALKUTH 
 
Malkuth: Il Regno e l’Ombra delle 
Nahemoth​
Malkuth, la decima Sephirah, è il punto in 
cui la Luce si fa terra, il Regno dove 
l’invisibile prende corpo e l’Idea diventa 
sostanza. È il termine della discesa, ma 
anche il principio dell’ascesa.  
L’Albero della Vita, che affonda le radici nei 
mondi invisibili, in Malkuth fiorisce e 
fruttifica. Tutto ciò che è nascosto trova qui 
la sua veste, e tutto ciò che è compiuto 
ritorna da qui al suo principio.​
Non è un caso che il nome stesso significhi 
“Regno”. Non regno umano, fragile e 
contingente, ma Regno sacro: la 
manifestazione stessa della Volontà divina. 
Malkuth è la Terra, la materia, il corpo, ma 
non come peso da sopportare: come tempio, 
come matrice di trasfigurazione.​
Chi contempla Malkuth non guarda più al 
mondo come a un luogo denso e opaco, ma 
come a uno specchio che riflette l’alto. È il 
mondo della forma, ma non privo di spirito: 
anzi, è lo Spirito che si traveste di forma per 
farsi riconoscere. È come la Luna che, pur 

16 



 

non avendo luce propria, rivela la potenza 
del Sole.​
Il volto luminoso del Regno​
Malkuth è associata all’elemento Terra, al 
numero dieci, al pianeta Saturno in certe 
corrispondenze, ma soprattutto al Regno 
stesso come matrice di tutti gli elementi. I 
colori che le tradizioni esoteriche le 
attribuiscono sono il giallo limone, il verde 
olivo, il rosso bruno e il nero, i quattro volti 
della materia: fertile, vitale, ardente e 
oscura.​
Il suo arcangelo è Sandalphon, il custode 
che intreccia le preghiere degli uomini e le 
eleva, tessendo fili di luce dal basso verso 
l’alto. Egli rappresenta il movimento 
ascensionale insito nella stessa materia: la 
Terra non trattiene, ma restituisce; non 
chiude, ma apre; non imprigiona, ma 
sostiene il cammino del ritorno.​
Nella tradizione simbolica, Malkuth è anche 
il Santo Graal, la coppa che raccoglie e 
custodisce le energie divine. È la Shekhinah, 
la Presenza che dimora nel mondo, la Sposa 
che attende l’incontro con lo Sposo celeste. 
Nella sua trasparenza più pura, Malkuth è la 
promessa che nulla è separato dal divino, 
neppure la polvere che calpestiamo.​
 

17 



 

Il volto oscuro: le Nahemoth​
Ma ogni luce getta un’ombra, e Malkuth non 
fa eccezione. Sul lato notturno dell’Albero, 
corrispondente alle Qliphoth, essa si 
rovescia in Nahemoth (o Nehemoth), il 
regno delle illusioni e dei sussurri.​
Se Malkuth è la Terra che rivela lo Spirito, 
Nahemoth è la Terra che lo nasconde. Se il 
Regno luminoso mostra il divino nel 
frammento, l’ombra lo dissolve in apparenze 
vuote. Qui gli inganni si moltiplicano, le 
voci si frammentano in mormorii indistinti, 
la coscienza si perde nella superficie delle 
cose.​
L’archetipo che governa questa regione è 
Lilith, la Signora della Notte, simbolo di 
seduzione e dispersione. La sua opera non è 
solo di oscuramento, ma di fascinazione: 
non imprigiona con catene, ma con miraggi. 
Chi si lascia ammaliare da Nahemoth 
scambia la parvenza per realtà, confonde la 
materia con il suo senso ultimo, si smarrisce 
tra ombre che non hanno sostanza.​
Le Nahemoth sono dette “i sussurranti” 
perché la loro arma non è la forza ma la 
distrazione: un rumore costante, un flusso di 
pensieri che impedisce di ascoltare il 
silenzio interiore. È così che l’anima si 
dimentica della sua origine e resta 

18 



 

intrappolata nel gioco dei riflessi.​
Il Regno come Soglia.​
Eppure anche l’ombra è una porta. Senza 
attraversare le illusioni, non si può 
riconoscere la verità. Senza il contatto con la 
materia, non si può incarnare lo Spirito. 
Senza confrontarsi con Nahemoth, non si 
può scoprire il volto radioso di Malkuth.​
Il Regno, allora, diventa scuola. È qui che 
l’anima impara a distinguere tra apparenza e 
realtà, tra peso e sostegno, tra ombra e luce. 
È qui che il cammino iniziatico trova la sua 
prima prova: saper vivere nella materia 
senza esserne inghiottiti, saper abitare la 
Terra riconoscendola come volto di Dio.​
Chi trasfigura Malkuth non fugge dal 
mondo, ma lo santifica. Non disprezza il 
corpo, ma lo ascolta come strumento. Non 
teme la densità, perché sa che persino la 
pietra custodisce una scintilla.​
Contemplare Malkuth è contemplare il 
Mistero del Regno: “Vedere nella polvere la 
luce che arde in silenzio”.​
Riconoscere che ogni limite è anche un 
confine sacro che protegge e custodisce.​
Comprendere che ciò che appare ultimo è in 
realtà la prima porta del ritorno.​
Malkuth è la sposa che attende di essere 
riconosciuta, il mondo che aspetta di essere 

19 



 

visto non come peso ma come sacramento. È 
il Regno che non è separato dal Re.​
Nel cammino dell’anima, Malkuth è il punto 
da cui si riparte: se la discesa della creazione 
si conclude qui, l’ascesa della reintegrazione 
non può che iniziare da qui. Chi attraversa la 
Terra con cuore desto, chi ascolta il suo 
canto segreto, scopre che persino il 
frammento più umile brilla della luce 
dell’Eterno.​
In Malkuth, l’inizio e la fine coincidono. La 
materia si rivela Spirito, e lo Spirito si fa 
materia. E ciò che appariva solo polvere si 
trasforma in oro, perché ogni granello del 
Regno custodisce il segreto del Re.  
 

Selene I:::I::: Loggia Raphael Sanat 
Collina di Palermo 

 

 

20 



 

Frammento 456-C  
di Althotas 
 
 
 
I Raggi si manifestano nel Cuore. La qualità 
magnetica è inerente al Cuore. La coscienza si 
forma così nel Cuore. 
 
I Sette Raggi sono le nostre Sacre Luci. 
L'universo dimora nel Cuore. È la mente che 
ricopre l'intuizione con la ragnatela dei pensieri 
dei nostri falsi-io. È difficile tenere libero il 
Cuore da queste impurità. Eppure, è questo il 
lavoro della meditazione quotidiana. 
 
Il Cuore richiede un nutrimento costante, 
altrimenti deperisce. Il Cuore riflette gli eventi 
mondiali e le perturbazioni cosmiche, sente i 
Raggi dello Spirito. Il Cuore è il Bene Comune. 
 
Ognuno ha un Cuore: e per ciascuno contiene il 
potenziale energetico. Ciò significa che il Mondo 
Superiore non è proibito a nessuno. Il Mondo 
Superiore si rivela nell'Intuizione dei fondamenti 
della Vita. 

 

21 



 

 

 

 
I QUADERNI DI 

RAMSES 
 
 
Pubblichiamo con interesse e attenzione i contributi 
manoscritti di RAMSES S+I::I, consapevoli che la loro 
forma e soprattutto i loro contenuto costituiscono 
elemento di forte ascendenza esoterica, non 
immediatamente comprensibile ma certamente di 
elevato interesse ermetico.  

22 



 

 
 
 
 

 

23 



 

 
 

24 



 

25 



 

 
 

 
 
 

 

26 



 

 

27 



 

 
 

 
 

Sezione Seconda 

Le pagine delle corrispondenze 
  

La Natura è un Tempio i raggi del sole sono pilastri 
 che si lascian fuggire a volte confuse parole; 

l’io non è che un viandante perso  nella foresta 
che di lui si nutre e lo nutre con simboli  

dagli occhi familiari e sensuali; profumi, colori, 
suoni in echi lunghi e lontane si confondono  

i rami prendono forma di corpi voluttuosi nelle 
tenebre, nella notte sussulta il chiarore dell’ignoto. 

 

Irrompono talora profumi freschi dove la morte 
s’insinua con suoni dolci, verdi come praterie 

in un autunno che prelude l’inverno  
e per putrefazione li trasforma in altri suoni corrotti  

estate di ricchezza languida e trionfante  
per l’effimero canto dei sensi dell'anima  

gli smarrimenti, i lunghi rapimenti,  
estasi di primavera, promesse non mantenute 
d’eternità che tuttavia s’intuisce e ci uccide. 

 
Charles Baudelaire, Corrispondenze 

adattamento  

28 



 

LA RELAZIONE 
MAESTRO-DISCEPOLO 
NELL’ETICA 
MARTINISTA:  

annotazioni in musica 

di Hermes I:::I::: 
 
 

Siamo nel XXI Secolo e le tecnologie 
moderne permettono di pubblicare non 

soltanto scritti e immagini, ma anche 
audiovisivi. In questo numero, ospitiamo 

un brano composto dal nostro Fr. 
Hermes I::I:: in memoria e celebrazione 

dell’ultimo nostro intercessore alla 
catena iniziatica martinista passato 

all’Oriente Eterno nel Novembre del 
2023, Maestro ATON.  

29 



 

 
 

Clic sull’immagine per ascoltare il brano. 
N.B.: può essere richiesto di scaricare una 

app, in ogni caso gratuita e senza costi.

30 

https://soundcloud.com/davide-crimi-978835278/aton-santro


 

IL RAPPORTO NATURA E TECNOLOGIA:  

MOLOCH XXI 
UN CORTOMETRAGGIO 

 
A seguire, un cortometraggio sulla 
controversa relazione tra natura e 

tecnologia che contraddistingue il nostro 
tempo, resa plasticamente dalla 

contrapposizione tra le immagini girate 
tra boschi in alta quota sull’Etna e quelle 

che ritraggono le ciminiere del 
complesso petrolifero di Augusta-Priolo. 

 

 
 

31 

https://www.youtube.com/watch?v=lFXzxOrBdfE&t=32s


 

Sezione Terza 

Le parole dei Maestri Passati 
 
 
 
 
 
«Non acquisisco la mia conoscenza dalle lettere e dai 
libri, ma la posseggo entro me stesso, poiché il cielo e la 
terra con tutti i loro abitanti, e inoltre Dio stesso, sono 
nell'uomo». 
 

Jakob Böhme, Aurora Consurgens 

32 



 

MITOLOGIE DELL’INVERNO 

Di Bent Parodi 

Inverno e mito si presuppongono 

sempre, nel senso che ogni mito è pur 

sempre (al fondo) un mito dell’origine, 

della nascita: ora – in termini simbolici – 

l’inverno prefigura le tenebre che 

precedono la creazione, il caos da cui 

prenderà avvio il mondo, o un nuovo 

mondo, ordinato. 

L’inverno è, dunque, il modello 

esemplare del preformale, del 

potenziale, o – con linguaggio più 

immaginifico – l’utero materno nel quale 

ha luogo la gestazione della vita. 

La sapienza antica prediligeva il simbolo 

e, con esso, una specialissima forma del 

conoscere, fondata sulla intuizione 

diretta, immediata (cioè, senza la 

33 



 

mediazione concettuale della ragione 

logica, discorsiva). 

Le stagioni, ieri come oggi, sono quattro: 

esse alludono, fra l’altro, ai “quattro 

quadranti” del cosmo, ai quattro punti 

cardinali, al Nord, al Sud, all’Est e 

all’Ovest. Di più, il 4 è numero che 

nell’aritmosofia mistica rappresenta la 

manifestazione compiuta, nella sua 

concreta espressione fenomenica. 

All’inverno si addice il valore numerico 

dell’”uno”, come radice dell’essere, del 

Nord perché – come vuole la Tradizione – 

è dalle regioni iperboree che ha avuto 

inizio il ciclo della sapienza (iperboreo si 

vuole che fosse Apollo, il nume greco 

della luce solare). 

Le equazioni potrebbero moltiplicarsi con 

facilità data la polivalenza dei simboli, 

che sempre si prestano a gerarchie di 

34 



 

significati sovrapposti, a pluralità di 

approcci dove il contraddittorio è 

categoria apparente. 

Qui bastino le osservazioni già fatte: 

l’inverno – come si è detto – si coniuga 

con la notte che precede e garantisce 

l’avvento di una nuova alba; miticamente 

è la terra stessa a rappresentare la realtà 

più profonda dell’inverno. 

E’ la stagione che allude e rinvia ad altro 

da sé, il periodo che prepara nel suo 

grembo la rinascita della vegetazione e 

delle messi (nel ciclo culturale agricolo). 

Sono molti i racconti mitici che parlano, 

più o meno chiaramente, della funzione 

invernale: fra questi il più celebre è certo 

il ratto di Proserpina, costretta d’invero 

nel regno sotterraneo di Ade, restituita 

all’equinozio di primavera al mondo della 

superfice (ciò che consente, appunto, la 

35 



 

palingenesi della natura, il suo rifiorire). 

Ma di “miti invernali” è ricca la 

letteratura universale d’ogni latitudine; 

medesimo è l’insegnamento che se ne 

ricava. 

Talvolta le modalità appaiono cruente 

per la nostra mentalità moderna, ormai 

adusa a duemila anni di predicazione 

evangelica. 

Valga qualche esempio, omologabile 

(almeno in parte) alla struttura 

ontologica delle “mitologie invernali”. 

Nelle culture maya e azteca del Centro- 

America, una fanciulla trattata con ogni 

riguardo veniva designata come 

rappresentante dello spirito del mais 

(alimento fondamentale per quelle 

popolazioni): all’avvento della buona 

stagione la si sacrificava, strappandole il 

cuore in omaggio alle divinità, i brandelli 

36 



 

del suo corpo successivamente straziato 

venivano sparsi nei campi come garanzia 

di fecondità per le messi. Altrove, in altre 

aree ben distanti, come nell’India 

dravidica, popolata da genti indigene 

preesistenti all’invasione ariana, si ha 

notizia di un rito cruento simile a quello 

azteco. La vittima era un maschio, di 

buona salute che per un anno godeva 

dell’attenzione più premurosa di tutto il 

clan, trattato e riguardato come un dio. 

Infine, cessata la stagione delle piogge, 

anch’egli era sacrificato e fatto a pezzi 

per rendere fertili i campi ingenerosi (la 

pratica fu, poi, vietata dal regime 

colonialista inglese agli inizi del secolo). 

Anche il rito dell’uccisione dei vecchi, in 

uso nell’area mitteleuropea tradizionale, 

rispondeva alla stessa concezione, 

finalizzata ad una rinascita della natura. 

Nel vicino Oriente antico tale compito, 

37 



 

invece, era demandato ai primogeniti 

sacrificati al dio Baal (famosi tristemente 

sono i tophet punici) i cui resti sono sati 

ritrovati anche in Sardegna e, in Sicilia, a 

Mozia: qui venivano depositate le ceneri 

propiziatrici dei fanciulli carbonizzati 

come prezzo per la rinascita primaverile).  

E’ noto che, presso gli Ebrei ebbe inizio 

una spiritualizzazione di queste pratiche 

orrende, sotto forme sostitutive: il 

sacrificio delle primizie assunse il volto 

innocente dell’agnello pasquale; le colpe 

del clan vennero magicamente addossate 

sul “capro espiatorio”, che – egualmente 

– senza spargere sangue umano avrebbe 

favorito la purificazione della società, il 

sorgere d’un mondo rinnovato 

ringiovanito nella forma esteriore e nella 

sostanza. 

38 



 

Le quattro stagioni del calendario, che 

oggi hanno finito con l’assumere valori 

scontati, convenzionali, un tempo 

indicavano modalità più profonde dei 

processi cosmici. Esse non sono che la 

“nominalizzazione” di eventi cruciali per 

la dinamica della natura, delle sue intime 

alchimie. Fra quest’ultime l’inverno 

costituisce quel che in gergo iniziatico si 

chiama comunemente “opera al nero” 

(nigredo), necessaria per le fasi 

successive di sublimazione. 

I grandi ritmi cosmici vennero fissati, già 

in epoca remoti nelle quattro stagioni (e 

non importano i nomi via via adottati 

nelle varie lingue e culture, perché il 

discorso in fondo non muta). 

     

Ciascuno di essi aveva, ed ha, una precisa 

valenza simbolica che è andata perduta 

39 



 

nella coscienza distratta dell’uomo 

moderno, ma che anche oggi appare di 

semplice spiegazione ad una riflessione 

anche superficiale. L’inverno, nel caso 

nostro, presenta caratteristiche (poi 

simbolizzate) che si commentano 

agevolmente da sé. L’inverno è la 

stagione del freddo dei rigori del tempo 

che lasciano scarsi margini alla vita di 

superficie: tutto, all’apparenza (ma, solo 

all’apparenza) parrebbe morto, la natura 

è spoglia. Scarsa è anche la luce solare, 

debole la sua forza creatrice e vivificante. 

Eppure, fra tanto squallore, si annida la 

biogenesi: nella profondità del terreno, 

nell’humus della Terra Madre. Poi, col 

ripristino di più favorevoli condizioni 

climatiche, con il riavvento del sole 

primaverile, accade il miracolo d’ogni 

anno: il modo vegetale rifiorisce, 

ricrescono le messi predisposte dalla 

40 



 

mano dell’uomo, dalla pazienza e dalla 

speranza millenaria del contadino. E’ 

certo una sorta di “eterno ritorno 

dell’eguale” (seppur in versione non 

nietzscheana). 

Non lo chiamiamo “miracolo” solo 

perché vi siamo troppo abituati, perché 

sappiamo benissimo che l’inverno 

prepara la primavera secondo un rituale 

cosmico che si rinnova in perpetuo. 

Eppure, in verità, di “miracolo” si tratta – 

e in senso stretto – per l’anima dell’homo 

religiosus delle società arcaiche e 

tradizionali del mondo premoderno. Non 

si dimentichi che i mistici d’ogni tempo la 

natura è teofania, apparizione del divino, 

che tutto è spirito (Talete affermava che 

“tutto è pieno di dèi”, pànta plére theon). 

Ma ciò equivale dire che tutto è vita e da 

un punto di vista obiettivo (e non solo 

mitico) si deve aggiungere che l’inverno, 

41 



 

morto all’apparenza, pulsa invece di vita 

ad ogni livello, nelle visioni dell’humus 

sotterraneo (il regno mitico di Pluto, dio 

dell’abbondanza, come suggerisce il 

nome del nume). 

L’uomo stesso è “creatura invernale”, 

portatore di morte e di vita, al pari della 

stagione che gli si addice: non solo 

perché il latino homo (e l’italiano uomo) 

discendono da humus, la terra 

(l’umanità, dunque, come figlia della 

terra), ma anche – e soprattutto – perché 

l’uomo è deposito, magazzino (come 

l’inverno) di formidabili potenzialità e 

risorse. 

Egli muore, egli vive come riassunto 

esemplare del cosmo, come sintesi 

dell’evoluzione fin qui verificatasi nel 

mondo. 

42 



 

Come l’inverno  fra autunno e primavera 

(morte e rinascita) anche l’uomo è una 

transizione, un ponte fra l’animale ancora 

inconsapevole e il superuomo di domani. 

Se l’inverno è il “potenziale”, il 

preformale magnetico suscettibile di 

indefinite modalità di realizzazione, tale è 

anche l’uomo, serbatoio d’ogni 

possibilità. Dal suo modello cosmico lo 

distingue solo il dono divino della libertà: 

l’uomo – copula mundi – che è realmente 

artefice del suo destino. 

Bent Parodi 

 

 

 
 

43 



 

ESTRATTI DA  
“SUL SENTIERO INIZIATICO” 

di Antonio Urzì Brancati1 
 

1 S::G::M:: dell’O::E::M:: fino al Suo passaggio all’Oriente, 
avvenuto nell’anno MMXXIII. Antonio Urzì Brancati è una 
figura conosciuta principalmente per la sua attività di 
avvocato e, soprattutto, come autore di saggi legati al 
mondo dell'esoterismo e della Massoneria. 

Nato a Messina nel 1942, ha esercitato la professione forense 
con dedizione. Parallelamente alla sua carriera legale, Urzì 
Brancati ha coltivato un profondo interesse per la tradizione 
iniziatica. È stato iniziato alla Massoneria nel 1974 e ha 
ricoperto diverse cariche importanti all'interno di questa 
istituzione, contribuendo anche alla fondazione di nuove 
Logge. Ha raggiunto gradi elevati in diversi riti, tra cui il 
Rito di Misraim-Memphis. 

La sua produzione letteraria riflette pienamente questa sua 
passione e conoscenza dell'esoterismo. Tra le sue opere, 
spiccano titoli come "Sul Sentiero Iniziatico. Pensare e agire 
esotericamente: l'allineamento tra la mente e il cuore", che 
esplorano temi quali l'iniziazione, la ricerca dell'equilibrio 
interiore, la libertà personale e la responsabilità, visti 
attraverso una lente spirituale e metafisica. 

Antonio Urzì Brancati è considerato una voce significativa 
nel panorama della saggistica esoterica italiana, offrendo al 
pubblico riflessioni e spunti sul significato profondo dei 
percorsi iniziatici e sulla loro applicazione nella vita 
quotidiana. 

 

44 



 

::: 

§18. INSOSTENIBILITÀ 
DELL’AUTOINIZIAZIONE  

In che modo gli strumenti iniziatici possono portare 
alla conoscenza se questa non ti è insegnata dai 
Maestri? È un discorso complesso ed io proverò a 
farlo ma senza garantire di esser chiaro. Noi 
abbiamo cinque sensi. Questi sensi ci consentono di 
farci un'idea di ciò che ci circonda in quanto, dopo 
essere stati adoperati, trasmettono messaggi al 
cervello. Alcuni di questi sensi ci forniscono anche 
la cultura, l'erudizione, in poche parole la scienza e 
conoscenza delle cose terrene. Questa scienza e 
conoscenza però è relativa. Relativa a ciò che fino 
ad oggi conosciamo o relativa alle nostre capacità 
di comprendere o anche relativa a fenomeni che si 
sono già verificati nella piccolissima porzione di 
universo che già conosciamo e non a fe nomeni che 
non conosciamo perché non si sono ancora 
verificati e forse si verificheranno solo tra qualche 
milione o miliardo di anni. Insieme a questi sensi 
l'uomo possiede in nuce o può entrare in possesso, 
di tanti altri sensi che ritiene di non avere o non ha. 
La massoneria, come anche gli altri Ordini 
Iniziatici, ti forniscono gli strumenti per mettere in 
funzione o per ricevere questi sensi e, attraverso 
questi nuovi o mai adoperati sensi, si può giungere 
alla conoscenza assoluta alla conoscenza delle 
regole del cosmo intero e non solo di quella piccola 
parte che si può esaminare. Ma chi giunge a questa 
conoscenza attraverso l'uso dei sensi che non si 

45 



 

adoperano o che non si hanno, non può trasmetterla 
agli altri, non può quindi insegnare in quanto 
dovrebbe trasmettere delle nozioni apprese con 
sensi diversi dai cinque conosciuti a persone che 
sanno adoperare e ritengono di avere solo questi 
sensi. In sostanza, ho sempre detto, è come se un 
cinese volesse spiegare in cinese qualcosa a 
persone che non conoscono il cinese. L'unico 
mezzo utile è im  

52 
parare il cinese. Gli Ordini Iniziatici ti pongono 
sulla via di... imparare il cinese.   
Quando si sceglie un qualsiasi Ordine Esoterico (a 
livelli differenti e con frequenze differenti, sono 
tutti efficaci) quasi sempre bisogna operare, con gli 
strumenti che detto Ordine Esoterico mette a 
disposizione. Ciò sollecita due osservazioni. La 
prima. Lo stesso Guénon non disdegna lo "studio" 
ovvero la conoscenza delle diverse vie che formano 
i raggi della ruota che conduce allo stesso centro. 
Mette in guardia però, o meglio mette in guardia 
chi, per studio o per altri motivi, conosce più di una 
via iniziatica, di evitare le storture a cui può portare 
il sincretismo, dicendo espressamente che chi è 
capace di operare la sintesi può farlo senza 
incorrere nei pericoli del sincretismo. A mio parere 
è così che bisogna intendere l'esortazione ed il 
consiglio di M. La seconda osservazione: mi 
permetto di osservare che la Massoneria indica e 
specifica una strada e degli strumenti soltanto suoi. 
Ma per penetrare questo concetto occorre intanto 
distinguere la Loggia Massonica dalla Obbedienza. 

46 



 

Gli strumenti li possiede la Loggia. L'Obbedienza 
dovrebbe solo "conservarli" e vegliare a che tutte le 
Logge che aderiscono a tale Obbedienza si servano 
di tali strumenti e non di strumenti peculiari di altri 
Ordini Esoterici. E ciò dovrebbero farlo anche le 
Obbedienze nate come federazioni di Logge 
Sovrane. Che la Massoneria abbia degli strumenti 
propri lo si evince dai rituali, quelli veri non quelli 
manipolati. Le differenze che sembrano emergere 
dallo studio o dalla osservazione dei rituali dei 
diversi Riti, si riconduce solo ad un diverso punto 
di vista della stessa operatività. Tanto è vero che i 
rituali dei diversi Riti non sono Operativi ma solo 
esplicativi.  
 

 
 

47 



 

 

 

M  

48 



 

 

 Del ritmo e della meditazione. 
 

 
 

 
 

49 



 

 
 

50 



 

 

 
 
Invitiamo a leggere le parole del Maestro 
A.U.B. intorno alla figura di Giacomo 
Tallone. 
In copertina: Ritratto di G. Tallone, olio su 
tela di A. Scandurra.   

51 

https://www.amazon.it/Parole-credente-Antonio-Urz%C3%AC-Brancati/dp/1070939757/


 

 
 
 

De Sīdereum 
 

* 
*    * 

 da sīdus, “stella”, “costellazione”; sīdĕrĕus “sidereo”, 
“stellato”  

 
*    * 

* 
 
composto di de e sidera, desiderio ha un’etimologia che fa 
discendere il suo significato letteralmente da “mancanza delle 
stelle”: copre uno spettro che va dal senso di bisogno 
materiale, mancanza, assenza, per qualificarsi come funzione 
di trasformazione della volontà ed elevarsi alla nostalgia della 
pienezza dell’essere, all’inattingibilità della verità assoluta. 

 
 

52 

https://www.wordsense.eu/sidus/#Latin


 

 
DE SIDEREUM / L’UOMO DI DESIDERIO è una 
rivista di studi filosofici. La parte più interna del suo 
cuore ascende ad una filosofia che si dice unitaria, o 
dell’unità. Una filosofia che voglia dirsi tale non può 
serrarsi dietro l’appartenenza ad una corrente o ad una 
adesione di indirizzo. 
 
Per essere una Rivista di studi filosofici sull’Unità, non 
può ridursi al bollettino di una qualsiasi 
organizzazione, ma deve trarre il suo alimento, 
l’origine della sua ragion d’essere, da un principio 
spirituale. 
 
Compito del Lettore giudicare quanto i risultati si 
allontanino dal principio spirituale, e potrà farlo tanto 
più liberamente quanto più sarà capace di 
comprendere il contenuto della frase «non giudicare e 
non sarai giudicato». 
 
Chi vorrà contribuire alla Rivista è, in linea di 
principio, il benvenuto. Gli articoli dovranno essere 
trasferiti in file .doc oppure .odt, accompagnati da una 
dichiarazione sul copyright. Le immagini non saranno 
pubblicate in assenza di una declaratoria sul copyright 
e una didascalia che ne indichi la fonte e le principali 
notazioni di provenienza. Resta facoltà della 
Redazione verificare l’efficiente formattazione dei 
testi, nonché valutare la congruità dei contenuti 
dell’articolo rispetto agli obiettivi della Rivista, 
dunque pubblicarli o meno. 

53 



 

 
La Rivista ha carattere trimestrale, con cadenza 
collegata agli Equinozi e ai Solstizi.  
 
Ciascun numero trimestrale viene pubblicato 
liberamente come ebook gratuito in conformità agli 
scopi etici inerenti la diffusione del pensiero spirituale 
per la crescita di ogni essere. 
 
La Redazione si riserva, considerando la qualità dei 
materiali pervenuti, di pubblicare edizioni a stampa 
degli Annali. 
 
Le attuali possibilità tecnologiche permettono di 
presentare interventi non soltanto in formato testo, 
ma anche in audio/video. Taluni articoli possono 
ricevere questa forma, fermo restando la valutazione 
degli standard tecnici e l’approvazione dei contenuti da 
parte della Redazione. 
 
Non si restituisce il materiale inviato. 

54 



 

n. 42 anno XI  
 
* 
 
Fondatore Antonio Urzì Brancati  
Direttore Maurizio Pizzuto  
Redazione Davide C. Crimi 
Copertina: elaborazione grafica di Carmelo Scarfò 
 
* 
 
La presente edizione somma i numeri di L’uomo di desiderio, 
pubblicate tipograficamente in proprio, e quelle degli Annali 
delle quattro edizioni trimestrali per anno pubblicati sotto il 
titolo De Sidereum. 
 
*  

55 



 

 
La Rivista è articolata in tre parti, così come 
concepita sin dai suoi esordi.   
 
La Prima Parte, FILOSOFIA DELL'UNITÀ, 
contiene articoli di contenuto propriamente filosofico, 
specialmente tratti da quell’approccio detto 
«Martinismo», ai suoi speciali strumenti operativi e 
alle idee proprie di questa linea filosofica, con 
riferimento al pensiero e all’opera di Martinez de 
Pasqually e di Louis Claude de Saint-Martin, fino ad 
arrivare alla linea di continuità stabilita da Nikolaj 
Roerich con le Scuole dette della Quarta Via. 
 
Non tutto quel che viene detto in filosofia dev’essere 
dimostrato. Si predilige tuttavia in ogni pensiero la 
verifica delle fonti, l’attendibilità dei riferimenti, la 
compiuta fondatezza del pensiero che lo emana. In 
questo senso siamo persuasi che la Rivista sia un 
insostituibile strumento di conoscenza e di formazione 
per i Filosofi d’oggi e di domani. Non intendiamo qui 
per «Filosofo» una sorta di sinonimo per “persona di 
successo”: il Filosofo, specie nel Martinismo, è 
chiamato più esattamente «Filosofo Sconosciuto», 
proprio per indicare la sua capacità di essere e restare 
impassibile ai desideri del mondo profano. 
 
Questo ascetismo di fondo significa indifferenza a 
concetti come “numero di vendite” e “profitti e 
perdite”. La porta resta socchiusa affinché chi guarda 

56 



 

dall’esterno possa intuire e chi guarda dall’interno 
possa ricevere selettivamente. 
 
La Seconda Parte, DELLE CORRISPONDENZE, si 
apre infatti a contributi con maggiori gradi di libertà, 
accogliendo le arti, con speciale riferimento alla poesia 
e alla pittura, nonché alle recensioni inerenti musica, 
cinema, performance. Uno sguardo al teatro, inteso in 
quanto istanza di rappresentazione degli archetipi 
della psicologia del profondo, mantiene un posto 
privilegiato in relazione agli interessi della Rivista. 
 
La Terza Parte, LE PAROLE DEI MAESTRI 
PASSATI, è rivolta all'attività di servizio che la 
Rivista intende svolgere in rapporto alla vocazione 
specifica della filosofia martinista, pubblicando, nel 
rispetto dei copyright, brani degli Autori che hanno 
segnato la storia letteraria di questo ambito del 
pensiero. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

57 



 

 

58 


	In questo numero: 
	 
	Sezione Seconda: Le pagine delle corrispondenze 
	Sezione Terza: Le parole dei Maestri Passati 
	  
	EDITORIALE 
	Pubblichiamo con interesse e attenzione i contributi manoscritti di RAMSES S+I::I, consapevoli che la loro forma e soprattutto i loro contenuto costituiscono elemento di forte ascendenza esoterica, non immediatamente comprensibile ma certamente di elevato interesse ermetico. 
	Sezione Seconda 

	LA RELAZIONE MAESTRO-DISCEPOLO NELL’ETICA MARTINISTA:  
	annotazioni in musica 
	MITOLOGIE DELL’INVERNO 
	 
	::: 
	 
	 
	 
	 
	Invitiamo a leggere le parole del Maestro A.U.B. intorno alla figura di Giacomo Tallone. 
	In copertina: Ritratto di G. Tallone, olio su tela di A. Scandurra.   
	 
	De Sīdereum 
	 da sīdus, “stella”, “costellazione”; sīdĕrĕus “sidereo”, “stellato”  
	 
	 



