
⨊

L’UOMO DI DESIDERIO
RIVISTA DELL’ORDINE ESOTERICO MARTINISTA

SOLSTIZIO D’ESTATE
ANNO X - N. 2



In questo numero:

Editoriale 

Sezione Prima: Filosofi Sconosciuti

Sezione Seconda: Le pagine delle corrispondenze

Sezione Terza: Le parole dei Maestri Passati

 

2



EDITORIALE
di un Filosofo Sconosciuto

Il fuoco è fuoco quando lo vedi.
Quando lo vedi, non osservi abbastanza.
Sapevi che non ha ombra?
Soprattutto: l’hai verificato?
Sorgente inesauribile,
Dal centro dell’Universo
Irradia luce ed energia.
Generosa, illimitata.
Aestas: mio limite è non capire.
Chi ha intrapreso il Cammino sa questo.
Chi lo percorre lo conferma.
I Maestri Passati, da oltre il velo, lo testimoniano.

3



Invitiamo ad ascoltare la parola del Gran Maestro 
Aton (al secolo Antonio Urzì Brancati), già Filosofo 
Incognito del gruppo RA, presso la Grande Montagna. 

Chi trova più adatto a sé 
il libro come strumento 

di comunicazione che 
supera la barriera della 

vita e della morte, potrà 
leggere Sul Sentiero 

Iniziatico, che ne 
compendia il pensiero e il 

modo di concepire la 
linea di trasmissione 

degli insegnamenti 
tradizionali.

4

https://www.youtube.com/@sulsentieroiniziatico-ordi7734/featured


EDITORIALE 

di 

Akhenaton S::G::M::

5



La nostra rivista è pubblicata in coincidenza con il 

solstizio d'estate, festa della luce, nella tradizione 

esoterica tradizionalmente celebrato come giorno di 

rigenerazione, di vittoria della Luce sulle Tenebre da 

cui si trae vita e forza rigenerante.

Per il Martinista, alla ricerca incessante dell’Armonia 

Universale, nell’equilibrio tra bene e male il valore 

simbolico e rigenerante di questo giorno è legato 

inesorabilmente al suo opposto la “Morte”.  

Per il Filosofo dell’Unità non vi è vita senza l’amica 

morte.

Per il Martinista, come per Eraclito, Vita e morte non 

sono che due aspetti di una medesima realtà costituita 

dall'incessante scorrere vitale dell'esistenza, «L'uno 

vive la morte dell'altro come l'altro muore la vita del 

primo” (1), ma nello stesso tempo non possono stare 

l’uno senza l’altro, vivendo solo l’uno in virtù 

dell’altro.

L’armonia non è frutto di un’inazione di uno statico 

coinvolgimento con il tutto, ma il coinvolgimento nel 

conflitto degli opposti per reintegrarsi nell’Unità.

6



Grazie “all’AMICA MORTE”, che ci accompagna dal 

momento della nostra nascita, noi viviamo una vita 

completa. 

La morte ci è amica non perché con essa “finalmente 

potremo tornare alla vera luce” come: “I cigni, sacri ad 

Apollo, al termine dei loro giorni, prevedendo il bene 

che troveranno nel ricongiungersi al loro dio, si 

rallegrano. Allo stesso modo Socrate, compagno di 

servitù dei cigni e non meno di essi indovino, gioisce. 

Egli è certo che, nel momento in cui la sua anima si 

sarà liberata dalle catene del corpo, potrà finalmente 

ritornare alla vera luce”. (2)

La Morte ci è amica perché da senso alla vita, il 

piacere di goderne i frutti e i doni che ci sono stati 

regalati, la spinta alla ricerca delle origini della vita, 

una risposta all’incessante domanda, con Gauguin, da 

dove veniamo, chi siamo, dove andiamo.

Senza la morte saremmo frutti privi di essenza vitale, 

incapaci di rinascita come la Fenice, condannati ad 

ignavia, inerzia e indolenza, eterni Oblomov novelli 

eroi passivi celebrati da Goncarov, “Se la nostra vita 

fosse senza fine e senza dolore, a nessuno forse 

verrebbe in mente di domandarsi perché il mondo 

7



esista e perché sia fatto proprio così, ma tutto ciò 

sarebbe ovvio” (3).

“Una vita autentica è quella che non sfugge 

all'angoscia perdendosi nelle piccole cose del mondo 

cercando di dimenticare ciò che l'attende” (4). 

Io affermo:

Io amo, perché la morte mi è accanto.

Io vivo, perché amica morte mi accompagna.

Io cerco, incessantemente la luce nella vita, perché 

amica morte mi è guida.

Io sono, perché amica morte mi ha cullato all’inizio, 

mi ha guidato nel cammino, mi attende benevola alla 

fine.

Akhenaton

1) Eraclito

2) Platone il canto dei cigni

3) A. Schopenhauer, Il mondo come volontà e 

rappresentazione

4) Martin Heidegger

Triste è la vita senza nostra compagna morte

Akhenaton

8



Sezione Prima

Filosofi Sconosciuti

9



Frammento QR.156

Discorso del Discepolo

479 Immobile per tre giorni osservando il digiuno.

480 Per qualche ora sono stato in Brahman.

481 In quel tempo, ogni pensiero è svanito.

482 Dissolvimento di un chicco di grandine nel mare.

483 L' universo intero dissolto come miraggio.

484 Visto nulla, sentito nulla.

485 Conosciuto nulla: chicco di grandine nell'oceano.

486 Ringrazio il mio Maestro.

487 Le afflizioni del mondo non entrano nel Samadhi.

488 Tornato al mondo, rientrare nel Samadhi.

489 Il Samadhi è preparazione a uscire dal mondo

490 Prendo congedo dal mio falso-io (ahamkara).

491 Prendo dimora nel Sé che già vive nel Sole (Isvara).

492 Il Testimone (Atman) è uno con l'Angelo Solare 
(Isvara), che è uno con Brahman, cioè con il respiro del 
Cosmo.

493 Sento le Radici del Cosmo (tattvas) dentro di me.

494 Non c'è più «io» (aham) né «mio» (mamah).

495 Nel Samadhi prendo dimora.

10



Il Rebis: dalla Cosmogonia al 
ritorno all’Uno

(di Daniele, A::I::)

1La trasmissione delle dottrine esoteriche a 
un adepto avveniva in modi diversi. Da bocca a 
orecchio, attraverso manoscritti, libri sacri, miti, 
fiabe, ricettari, parabole contenenti rivelazioni 
intuibili solo con una attenta analisi nei quattro 
livelli di lettura: letterale, allegorico, morale e 
anagogico. Altri strumenti utilizzati erano spesso 
le immagini. Esempi famosi sono i bestiari 
medievali o Il Mutus Liber, raccolta in cui le 
immagini lasciavano il posto alle parole. Lo stesso 
Michael Maier nel suo Atalanta Fugiens adopera 
spartiti e litografie. Per non parlare delle lame dei 
Tarocchi, mezzo visivo oggi adoperato anche per 
altri scopi, come la divinazione, ma che nel 

11



passato era considerato uno strumento utile alla 
formazione dell’iniziato grazie alla peculiarità del 
simbolismo presente e per non rischiare che la 
tradizione si perdesse. Si narra che i templari 
avessero trovato il tesoro del tempio di Re 
Salomone dopo la sua distruzione da parte dei 
Babilonesi e in esso vi fossero i Tarocchi incisi su 
lamine d’oro. La volontà di chi aveva inciso quei 
disegni era proprio quella di preservare la 
conoscenza. Gli esoteristi del passato erano legati 
al vincolo di segretezza, ma un’immagine – una 
volta divulgata - sarebbe risultata rivelatrice e 
chiara solo agli occhi di un iniziato o un adepto, 
ma all’esame di una mente profana seppure acuta, 
l’interezza del messaggio non sarebbe risultato 
trasparente. In altre parole, i messaggi trasmessi 
erano criptati e questo permetteva ai conoscitori 
dell’Arte di comunicare tranquillamente tra loro, 
preservando la segretezza, perché adoperavano un 
codice che solo loro erano in grado di 
comprendere. Anche per questo motivo oggi 
parecchie ricette degli alchimisti, anche se 
eseguite alla lettera, risultano inefficienti e vane. 
Non diversa è la condizione di parecchi rituali. 

Una delle litografie più famose e che spesso 
si prendono a riferimento nei nostri studi esoterici 
è il Rebis di Basilio Valentino, immagine che 
stimola argomentazioni come la dualità, squadra e 
compasso, l’uovo cosmico ma che di fatto illustra 
anche le procedure da porre in atto per produrre 
la pietra filosofale. 

Per tentare di analizzare alcune parti del 

12



Rebis è necessario comprendere che questa 
litografia è stata disegnata da un alchimista, 
Basilio Valentino, monaco benedettino del XV 
secolo, e compare per la prima volta nel suo testo 
Azot. È importante tenerne conto per 
immedesimarsi nelle intenzioni dell’autore, che, 
come tanti altri alchimisti – Paracelso, Agrippa, 
Di Sangro, Flamel – seguono una via esterna, 
teurgica, come si definisce nel percorso martinista, 
ossia le loro convinzioni partono dal presupposto 
che la Pietra da trovare, creare, modificare sia 
realmente una pietra, utilizzabile per scopi di 
guarigione, per migliorare se stessi e per 
modificare la materia. Altri esoteristi hanno 
utilizzato i termini tecnici dell’alchimia 
adeguandoli al loro pensiero, ma di fatto non 
erano alchimisti operativi e, se vogliamo 
analizzare l’immagine del Rebis dalla loro 
prospettiva, dobbiamo tenere conto che essi 
seguivano una via interna, cardiaca. Per esempio, 
Julius Evola parla di alchimia da un punto di 
vista filosofico; Carl Gustav Jung parla di 
alchimia da un punto di vista psicologico; René 
Guénon parla di alchimia da un punto di vista 
mistico; Nadiv Crivelli parla di alchimia da un 
punto di vista cabalistico.

Basilio Valentino, con la rappresentazione 
del Rebis, il cui significato letterale dal latino è 
Cosa Doppia, vuole arrivare alla descrizione del 
raggiungimento della Pietra Filosofale attraverso 
il concetto delle Nozze Alchemiche racchiuse 
nell’uovo cosmico, esponendone i processi della 

13



creazione, l’unione perfetta tra polarità diverse, il 
Solve et Coagula ossia lo sciogli e coagula, e il 
principio della completezza pitagorico secondo il 
quale il dieci ritorna all’uno. Alla base della 
figura, in basso, è rappresentato un globo con le 
ali. Si tratta del Mercurio Universale che sta alla 
base della Pietra Filosofale. Contiene al suo 
interno il significato dei numeri 1, 2, 3, 4 e delle 
figure geometriche del punto, delle linee, della 
croce, del triangolo, del quadrato e del cerchio. 
Già soltanto analizzare questa parte è operazione 
complessa ed è utile fare riferimento a un altro 
alchimista, rosacrociano, sintetizzata nella 
Cosmogonia di Archarion, il quale parte con la 
descrizione del vuoto, il nulla, per alcuni lo zero, 
che non ha limiti, è sconfinato e nel quale tutto è 
possibile, è totipotente ma non definito. 
Archarion lo definisce mare magnum di tutto e 
nulla. Quello che contiene è incomprensibile. In 
questo stato c’è tutto ma non vi è movimento: 
tutto è fermo, è statico, il Dio ozioso. Da qui 
comincia la prima fase, che è quella della nascita 
dell’uno, della consapevolezza di sé. Quello che 
nello zero era disperso con l’uno adesso cerca di 
concentrarsi, di chiudersi in se stesso, di capire la 
sua natura, di conoscersi e sviluppa una forza che 
spinge verso il centro per coagularsi. Lo zero e 
l’uno sono la stessa cosa, lo zero ha un aspetto 
sconfinato, l’uno ha un aspetto potenziale. L’uno 
attua un principio sulfureo per chiudersi. L’Io 
sono deve conoscersi, deve definirsi e trovare un 
confine e comincia a raccogliersi. La forza che 

14



sviluppa è centripeta. L’attimo in cui nasce l’uno 
contestualmente nasce il due, in quanto alle forze 
che cercano di concentrarsi nascono forze 
contrapposte che cercano di allontanarsi e la loro 
direzione è completamente invertita. Quanto più 
forte sarà la forza dell’uno di concentrarsi, tanto 
più forte sarà la forza del due di espandersi. La 
forza sviluppata è centrifuga. Le forze centripete e 
centrifughe, essendo contrapposte, avendo 
direzioni diverse, causano un vortice, più è forte la 
forza dell’uno più è forte quella del due. La 
tensione creata alimenta ed è legante, si crea una 
vera e propria relazione, nasce il tre. La forza 
sviluppata con il tre è di contrazione uguale e 
contraria. Potremmo semplificare 
concettualmente quello che avviene in una coppia, 
vi sono due persone, un uomo (uno), una donna 
(due) relazionate dall’amore (tre). Queste tre fasi 
vengono chiamate non manifeste e sono 
accomunate dal principio di oscurità.

L’esperienza mentale porta l’uomo a 
razionalizzare e quindi egli deve segmentare il 
processo, perché la sua mente è abituata a 
comprendere in riferimento a un prima e a un 
dopo. Il nostro intelletto, che risulta debole e 
limitato, necessita dello spazio-tempo per 
comprendere e cerca di concatenare gli eventi con 
un susseguirsi di eventi, ma è essenziale 
comprendere che su un piano divino e quindi di 
creazione la nascita dell’uno, del due e del tre non 
sono sequenziali ma avvengono in maniera 
simultanea, non sono differenziati, nascono 

15



contemporaneamente. Questa astrazione può 
essere percepita solo dall’esperienza mistica che 
porta alla conoscenza. A questo principio di 
oscurità e quindi non manifesto appartiene 
scientificamente buona parte dell’universo. Oggi 
l’osservazione metodica e razionale è riuscita a 
comprendere solo il 7% della materia che 
compone l’intero universo, il resto no, al punto 
che questa stessa materia inconosciuta viene 
chiamata materia oscura.

Proseguendo con la descrizione cosmogonica 
di Archarion, la relazione intervenuta tra l’uno e il 
due innesca un vortice di forze contrapposte e tale 
relazione del tre per conseguenza produce un forte 
calore, che non si limita a essere costante ma 
tende a crescere fino a raggiungere una soglia 
limite che determina un punto di rottura e come 
effetto scaturisce una grande esplosione e ciò che 
era presente nell’oscurità si trasforma 
completamente e diventa luce. Questo ulteriore 
passaggio è chiamato del quattro. Quando avviene 
l’esplosione, essa coinvolge tutta la massa 
preesistente e ne trasforma la natura.

Da un principio non manifesto – e quindi 

16



oscuro – si passa al quattro, con un principio 
manifesto e quindi di luce. Archarion sintetizza il 
tutto con queste parole:

«Questa oscurità eterna può essere 
definita anche auto attrazione, 
inconscio impulso o desiderio del figlio, 
o luce prima eterna e divina. Ma 
poiché questo desiderio che attira 
magneticamente la luce non produce 
illuminazione ma, al contrario, 
oscurità e condensazione materiale 
(anche se non manifesta), nasce il forte 
opposto desiderio di affrancamento da 
ogni restrizione e oscurità. Actio est 
reactio. Si produce un calore enorme e 
infine ha luogo una focosa esplosione 
che provoca nell'essenza e sostanza 
divina una trasformazione totale».

Diventano chiari attraverso questa 
cosmogonia postulati scientifici come quello di 
Lavoisier, «Nulla si crea, nulla si distrugge, tutto 
si trasforma» o ci si rende conto di come secoli e 
secoli prima che venissero formulate teorie 
scientifiche come quelle del Big Bang, che risale al 
1929, risultavano ovvie e superate già ai tempi 
degli alchimisti. L’antico testamento ne esplica il 
processo fin dai primi versetti:

«In principio Dio creò il cielo e la 
terra. La terra era informe e deserta e 

17



le tenebre ricoprivano l’abisso e lo 
spirito di Dio aleggiava sulle acque. 
Dio disse: “Sia la luce!”. E la luce fu. 
Dio vide che la luce era cosa buona e 
Dio separò la luce dalle tenebre».

In questo testo è presente la spiegazione 
perfetta di come da un principio di oscurità – 
dell’uno, del due e del tre – si passa a un principio 
di luce del quattro. Principi i quali sono diversi 
ma perennemente legati, concatenati perché 
nonostante siano completamente differenti la 
sostanza primogenita – il cosiddetto mercurio 
universale – rimane la stessa. Il celebre passaggio 
del Credo niceno, «generato, non creato, dalla 
stessa sostanza del Padre», sintetizza tutto il 
processo creativo secondo leggi specificatamente 
alchemiche. Come per l’esempio della coppia 
legata dall’amore, colui che successivamente 
nasce, un figlio, è una conseguenza di qualcosa, 
che è strettamente correlata alle due persone, 
uomo e donna legate dall’amore; ma ciò che nasce, 
il figlio, è qualcosa di completamente nuovo, 
principio di luce. Nella Dottrina segreta di H.P. 
Blavatsky, troviamo i seguenti passi:

«Dove era il silenzio? Dove le orecchie 
per percepirlo? No, non esistevano né 
silenzio né suono; non esisteva che un 
eterno incessante respiro che non 
conosce se stesso. Soltanto tenebre 
riempivano l’infinito tutto, perché 

18



padre, madre e figlio erano di nuovo 
una sola cosa e il figlio non era ancora 
destato. I sette non erano ancora nati 
dal tessuto della luce. Soltanto 
oscurità era Padre-Madre, Svabhavat; 
e Svabhavat era nell'oscurità».

Ecco come in quel semplice globo con le ali 
del Rebis si trovano inscritti i numeri, uno, due, 
tre e quattro e a rafforzare il concetto aggiunge 
figure geometriche. Vi troviamo, infatti, il punto 
che segna la prima dimensione, infinita e 
adimensionale, seguito dalla linea, creata da due 
punti e che segna la seconda dimensione, per 
arrivare alla prima forma chiusa del triangolo, che 
ne definisce un piano, ossia la terza dimensione, 
tutte e tre le dimensioni legate dal principio di 
oscurità in quanto la vita non è ammessa e la si 
trova solo nel momento in cui si passa alla quarta 
dimensione, rappresentata dalla prima figura 
platonica, il tetraedro. È solo attraverso il volume 
che si crea lo spazio e quindi abitabile. Dai 
processi di trasformazione della sostanza interna, 
è nato qualcosa di nuovo, l’emanazione della luce 
di Dio, dell’uomo celeste universale, detto Logos, 
detto il Cristo, detto il Figlio. Quando Archarion 
ci porta alle soglie del Quattro, ovvero alla grande 
esplosione che genera l’uno fuori dall’uno, la luce 
acquosa – base materiale fuori dall’oscurità, base 
di ogni realtà fisica – rappresenta il centro vitale 
con un raggio di luce disposto a croce, dal cui 
centro si irradia la luce immortale della divinità, 

19



che illumina e fagocita il fondo della vita, in sé 
buio, e fa da sorgente di ogni vera luce: il centro 
della croce, lo Spiritus Mundi.

Diventa allora comprensibile il simbolo 
adottato dalla confraternita dei Rosacroce: una 
croce con al centro la rosa. Nel pitagorismo 
troviamo così il primo principio oscuro del 1 2 3; il 
secondo principio luminoso del 4 5 6; il terzo 
principio doppio 7 8 9, che rappresenta la realtà in 
cui viviamo fino ad arrivare al quarto principio 
della completezza, ossia il 10, il ritorno a casa, 
l’essere illuminato per il ritorno all’uno, ossia 
l’unione tra cielo e terra, tra il maschile e il 
femminile.

Nel codice Bizantino del XI secolo troviamo 
una immagine, identificata con l’uroboro con una 
sua duplice natura, liscia e pelosa, bianca e rossa,  
con una scritta greca all’interno, ἕν τὸ πᾶν [en to 
pan, letteralmente “uno il tutto”], che sta a 
significare uno nel tutto e tutto nell’uno. La 
prima forma chiusa, il cerchio, il confine pieno di 
qualcosa. L’assenza di angoli mostra il suo stato 
potenziale, non specificato, la materia vergine, 
femminile. La materia plastica che funge da base è 
ciò che dona il corpo, quindi una madre universale 
per le forme. Questa materia può essere vista sia 
come argilla sia come acqua. Entrambe cambiano 
a seconda delle condizioni, interne o esterne a 
loro. L’acqua e l’argilla sono enti passivi, mutano 
solo se stimolati da una forza attiva, la quale può 
essere simboleggiata dal punto, che – come un 
sasso lanciato su una superficie calma – genera 

20



onde intorno a sé. Il punto è l’inizio. L’unione 
della matrice passiva con la matrice attiva genera 
un ente che irradia onde, il simbolo del Sole.

Per la legge di polarità i due simboli, quello 
del cerchio e quello del cerchio con il punto 
divengono simboli del Sole e della Luna. 
L’Alchimia è anche chiamata Astrologia terrestre, 
i pianeti celesti inviano le loro influenze o 
«signature» in basso, che si coagulano, pure, in 
alcuni metalli, in questo caso il Sole produce in 
terra l’oro e la Luna l’argento. L’esperienza ci 
mostra un Sole immutabile e una Luna soggetta a 
variazioni, che sottolineano ancora di più le sue 
caratteristiche mutevoli e plastiche come l’argilla 
e l’acqua, non a caso nella Genesi troviamo l’uomo 
plasmato con l’argilla. Questa mutevolezza ha 
fatto scegliere come simbolo grafico la mezza luna 
al posto del cerchio vuoto, simbolo grafico più 
vicino al senso di materia cosmica universale. 
Altro modo per simboleggiare l’attivo è la linea 
verticale. Questa, oltre ad indicare il maschile, 
indica il fuoco il mezzo che permette di far 
comunicare l’alto con il basso, ma soprattutto il 
simbolo attivo è paragonabile a un albero che si 
erge o alla posizione che l’uomo assume in stato di 
veglia. Il passivo a sua volta può prendere le 
fattezze di una linea orizzontale. L’uomo sdraiato 
è passivo, o dorme o è morto. L’orizzontalità della 
linea indica anche l’equilibrio statico delle forze: 
la bilancia.

Protagora dice: «L'uomo è misura di tutte le 
cose, di quelle che sono per ciò che sono, e di 

21



quelle che non sono per ciò che non sono.»
Quindi, se l’uomo è misura di tutte le cose, anche 
l’atteggiamento dell’uomo ha una forte misura di 
paragone nell’atto del simbolico. La croce, 
simbolo del quattro, è strettamente legata alla 
materia primordiale e quindi anche ai quattro 
elementi. Ma possiamo anche vedere che questo 
quattro ha alla base le tre forze fondamentali 
ovvero l’attivo, il passivo e la risultante tra i due 
che possiamo chiamare neutro, anche se è più un 
coagulo di energia pronto ad esplodere.  Abbiamo 
quindi una forma triangolare, un ternario 
precedente alla manifestazione del quaternario. 
Queste tre energie interne – attiva, passiva e 
neutra – vengono chiamate principi, e sono 
rispettivamente, il Mercurio principio passivo, lo 
Zolfo principio attivo e il Sale principio neutro. 
Questi principi ternari sono alla base dei quattro 
elementi, terra, acqua, aria, fuoco. Il quattro 
diviene base di una polarità verticale e di una 
polarità orizzontale, l’assetto quadripolare è alla 
base della circolarità creando le forme materiche 
degli elementi che sviluppano conseguentemente 
l’energia del tempo, e quindi delle stagioni. Il 
principio dello zolfo ha una direzione che va dal 
basso verso l’alto mentre quello del sale va 
dall’alto verso il basso, per anologia il sole (il 
padre) è quindi attivante e la luna (la madre) è 
ricevente. Attraverso il processo del mercurio 
universale innescano la fase del tre, che scatena il 
4, la croce. I punti che si determinano, se uniti, 
creano la stella a 6 punte, ossia il mercurio dei 

22



filosofi. Concetto ripreso spesso da altre litografie 
dove vi sono presenti un Re, una Regina e un 
Vescovo che celebra delle nozze, o un uomo e una 
donna con un gallo o ancora la lamina degli 
Amanti dei tarocchi, il cui significato per analogia 
si riconduce alle cosiddette Nozze Alchemiche.

Comprendiamo così che gli elementi non 
sono veri e propri esseri, bensì trasformazioni 
cicliche o stati della materia. La Terra 
rappresenta il solido, l’Acqua il liquido, l’Aria 
l’aeriforme e il Fuoco il radiante. Il triangolo è un 
prodotto delle tre forze che si generano all’interno 
della Unità primordiale, queste tre forze sono i tre 
principi. Questi tre principi sono il cuore pulsante 
dietro alla materia-cerchio, sono l’energia che dà 
vita e quindi movimento. Il movimento-vita si 
palesa con un mutamento quadripolare che 
vitalizza quella materia viva che viene 
rappresentata dalla croce. Sono i tre principi il 
motore della materia, senza di essi la materia 
rimane senza qualità. Motivo per cui la 

23



rappresentazione degli elementi è simboleggiata 
dai triangoli e non dai quadrati.

Riassumendo, le forme presenti nel globo 
alato del Rebis sono il cerchio, il triangolo, la 
croce e il quadrato e queste figure sono in 
relazione tra loro, ma non sono la stessa cosa. Il 
quadrato, a differenza della Croce, è una figura 
chiusa e quindi rappresenta una materia che è 
stata lavorata. Non è più una materia 
«primordiale», bensì una materia che ha subito un 
processo organizzativo. Infatti, la pietra filosofale 
è rappresentata proprio da un quadrato con una 
croce che lo sovrasta. Nella simbologia alchemica, 
il cerchio indica la materia primordiale, il 
quadrato indica invece la materia che ha subito un 
processo organizzativo. Con l’aggiunta della croce 
si ottengono altri due simboli: il cerchio con la 
croce sopra, anche simbolo dell’antimonio, 
rappresenta la terra; il quadrato con sopra la 
croce simboleggia la pietra filosofale o quel 
processo che molti chiamano cielo terrestre o 
ancora quadratura del cerchio. A livello simbolico, 
il cerchio rappresenta il cielo e il quadrato 
rappresenta la terra. La frase «quando il cielo si fa 
terra» indica quel lavoro attraverso il compasso e 
la squadra con il quale al cerchio si è riusciti a 
dare angoli: l’area del cerchio risulterà uguale a 
quella del quadrato, nel IV principio della Tavola 
Smeraldina troviamo: «Il padre di ogni telesma, di 
tutto il mondo è qui. La sua forza è intera se essa è 
convertita in terra». Visti i simboli base, che 
creano poi la maggior parte dei glifi più 

24



importanti in Alchimia, cerchiamo di estrapolare 
alcuni significati che questi nascondono. 

I simboli dei metalli-pianeti in alchimia 
identificano diverse qualità della luce e i loro glifi 
sono costruiti dall’unione della croce, del sole e/o 
della luna e difatti la stessa colorazione dei metalli 
è diversa, dove è presente la luna i metalli 
risultano bianchi, dove è presente il sole i metalli 
risultano colorati. Laddove la croce è sopra, essa 
indica un processo alchemico completato, invece 
se è sotto indica un processo che deve completarsi. 
Oswald Wirth nel suo trattato Il simbolismo 
Ermetico spiega accuratamente queste qualità 
diverse e di come i simboli planetari vengono 
composti. Il glifo del Mercurio è ottenuto dal 
simbolo del sole, coronato dalla luna, e con una 
croce alla base;  il glifo di Venere è ottenuto dal 
simbolo del sole con sotto la croce; quello di Marte 
con il sole e la croce sopra; il glifo di Giove è 
ottenuto dal simbolo della luna e della croce sotto 
e quello di Saturno possiede una croce sopra e una 
luna sotto.

25



Tutte queste osservazioni fatte permettono 
di ammirare meglio come Basilio Valentino nel 
suo Rebis, abbia voluto trasmettere un significato 
più profondo rispetto a quelli che solitamente 
siamo abituati a mettere in evidenza. Quel 
mercurio universale identificato con il caos del 
drago e che in termini cabalistici nella bibbia è 
associato alla figura del Leviatano, se non 
organizzato non permette l’evoluzione e anzi ne 
divora tutto. Con il Rebis risulta chiaro come il 
Mercurio universale debba essere la base per 
arrivare al Mercurio filosofico. 

L’essere presente nel Rebis ha un corpo e due 
teste, una maschile e una femminile, e sopra le 
loro teste è presente un mercurio radiante. In una 
mano nel lato maschile tiene il compasso, ossia il 
cerchio, quindi il cielo e accanto i pianeti solari, 
Marte e Venere. Nell’altra mano nel lato 
femminile la squadra, ossia il quadrato, quindi la 
terra e accanto i pianeti lunari, Giove e Saturno. 
Posizioni queste dei pianeti che sembrerebbero 
invertiti ma che in realtà sono il frutto di una 
unione perfetta di diverse polarità. Il Rebis, visto 
nella sua interezza, esprime il raggiungimento del 
quarto principio della completezza, ossia il dieci 
che ritorna all’uno. Per analogia il bollo 
Martinista con quei suoi due triangoli, uno ad 
identificare la materia e l’altro lo spirito, segnate 
da una croce che parte dal centro delimitate da un 
cerchio nella loro interezza con il tetragramma e 

26



al centro la Shin mostrano il raggiungimento di 
uno stato di salvezza che unisce principio di 
oscurità e di luce attraverso una via che collega 
noi al Divino per raggiungere quella unità tanto 
ambita. 

Daniele A::I::

Loggia Raphael Sanat

Collina di Palermo

27



I sette Arcangeli secondo Alessandro Conte di 
Cagliostro

(di Avatar S:::I:::I:::)

La lettura della vita e delle opere del grande Mago 
ed Alchimista palermitano Giuseppe Balsamo 
meglio conosciuto come Alessandro Conte di 
Cagliostro ci porta ad affrontare un episodio 
relativo all'ultimo periodo della sua vita terrena 
allorquando, prigioniero dell'inespugnabile 
fortezza di San Leo, si rivolse agli Arcangeli per 
avere un contatto con l'Onnipotente.
Questo episodio è l'ennesima testimonianza di 
quanto misterioso ed affascinante sia l' argomento 
che tratta di questi esseri di puro spirito, di cui 
ancora non abbiamo certezza su ciò che 
veramente siano.
Gli Angeli occupano un posto d’onore tra le figure 
incorporee nell’ambito delle religioni Abramitiche 
( e non soltanto) perché costituiscono il trait d’ 
union tra uomo e Divino.
Spesso hanno compiti di protezione, altre volte 
mansioni di messaggero, possono essere giustizieri, 
tentatori, vendicatori, custodi  e veggenti tanto da 
rappresentare per i ricercatori vere e proprie fonti 
inesauribili di studio, genericamente chiamate 
Angelologia  e Demonologia  a seconda da quale 
punto di vista si osservi e giudichi il loro operato. 
Tra queste forme eteree ed indefinibili gli 
Arcangeli sono quelle che più intrigano da un 
punto di vista esoterico ed occulto, riservando a 

28



queste ultime due definizioni la loro giusta 
collocazione e lasciando a chi legge, l’ovvia 
distinzione che esiste tra i due termini, molto 
spesso ambigui e considerati erroneamente 
sinonimi.
Le informazioni su tali esseri spirituali risalgono a 
lontanissimi e imprecisati tempi visto che ne 
troviamo traccia addirittura nel Libro di Enoch , 
nella Bibbia Greca ( la Septuaginta) fino ai testi 
apocrifi dei primi secoli dopo la nascita di Cristo.
Queste realtà trascendenti sono collegate alla 
storia delle tradizioni popolari ed in misura 
minore alle verità religiose tanto che la loro 
disposizione nei Cori celesti non sempre è identica 
in tutte le rappresentazioni figurate o nei rituali.
La stessa vicinanza alla Divinità, quasi 
simbiotica, spesse volte viene messa in discussione 
fino a suscitare nascostamente e con profilo 
sacrilego il sospetto , di chiaro stampo 
gnostico-cabalistico, che quelli che vengono 
definiti “Attribuiti di Dio” altro non sono che le 
Sue stesse Emanazioni. 
Ad onore del vero finora non credo ci sia univocità 
di classificazione ed inquadramento in virtù degli 
influssi che folclore, dogmi e credenze riversano 
sulla valutazione del loro compiuto. Si parla di 
Arcangeli nella Chiesa Ortodossa, tra gli ebrei 
Rabbinici e Cabalisti, nell’ Islam e perfino in 
alcune religioni Orientali anche se molti sono i 
nomi con i quali vengono appellate le stesse 
entità.

29



Perfino la Chiesa Cattolica, se da un canto 
riconosce ufficialmente come Arcangeli solo 
Michele Gabriele e Raffaele e tutto al più Uriel, 
dall’ altro non ne esclude ulteriori presenza , 
lasciando ampia libertà alle professioni di Fede e 
culto.
E’ proprio la presunta interscambiabilità dell’ 
agire, della provenienza, della funzione e dei titoli 
utilizzati che genera confusione ed equivoco, 
pertanto chi scrive e tratta questi argomenti 
dovrà essere in possesso di un notevole bagaglio 
culturale sulle arcane materie misteriche, allo 
scopo di trasmettere efficacemente il contenuto 
del messaggio segreto che vuol passare, altrimenti 
verrà considerato dal mondo profano un folle 
visionario. E’quanto accadde a Giuseppe 
Balsamo, troppo frettolosamente giudicato, 
durante il suo “soggiorno” a San Leo, insano di 
mente e posseduto dal “Maligno” per aver 
“imbrattato” i muri della cella con i nomi di 
Anael, Uriel, Gabriel, Michael, Rafael, Anachiel, 
Zadiachiel.
Fu tacciato per tale colpa di essere un seguace del 
Demonio, per aver profanato i Sette Santi Nomi 
inserendoli in maniera irriverente in un contesto 
occulto dove, autoproclamandosi fondatore di un 
Ordine esecrabile (Rito Egizio), invocava la 
salvezza della propria anima affidandosi alla 
Madonna e perpetrando così ulteriormente il 
sacrilegio che lo aveva condotto alla prigionia a 
vita.

30



L’immediata cancellazione del messaggio redatto 
sulle pareti della segreta da parte dei responsabili 
della fortezza, testimoniò la soppressione di un 
tentativo di eresia che la Chiesa avrebbe mal 
digerito e sopportato se l’eco di quella nota avesse 
travalicato le robuste mura della rocca.
Ma chi sono questi Arcangeli ? Quali peculiarità e 
funzioni hanno ?
Dai libri Profetici, dalla Bibbia e dalla tradizione 
Ebraico-Giudaica questi “Esseri” rappresentano 
creature celestiali vicine ed in sintonia con Dio. 
Sono i sette spiriti dell’Apocalisse di Giovanni, i 
sette occhi della Divinità, le sette braccia della 
Menorah, i sette pianeti, le sette Sephire inferiori, 
i sette giorni della settimana, ma soprattutto per i 
Cristiani sono i sette Principi che stanno a capo 
degli Angeli perché hanno incarichi, operosità, 
capacità e competenze particolari di cui, la più 
importante e gratificante è quella di stare da 
vicino a Dio e di manifestarne le caratteristiche.
I loro nomi, a parte quelli di Raffaele Gabriele e 
Michele,come già scritto, non sempre li troviamo 
uguali nelle diverse rappresentazioni ma 
l’importante è che in qualunque modo si chiamino 
non modifichino le caratteristiche delle loro 
funzioni e realizzino la strettissima cerchia dei 
cosiddetti Angeli “Eletti”.
Ma realmente cosa rappresentarono per Cagliostro 
i sette Arcangeli e perché li citò? Ribadiamo 
ancora una volta che Palermo è una delle città più 
esoteriche al mondo soprattutto per quanto di 
nascosto ai più è conservato tra le profonde pieghe 

31



della sua millenaria storia. Leggende popolari e 
tradizioni costituiscono i messaggi segreti che 
riemergono dal passato come verità celate e non 
visibili ad occhi inesperti. Tra di esse citiamo 
quella che ha attinenza con la storia di Cagliostro.
Poco più di due secoli prima della nascita di 
Giuseppe Balsamo e precisamente nel 1516 nella 
Chiesa di S. Angelo ubicata nei pressi della 
Cattedrale di Palermo, durante le prove del Coro 
diretto da Padre Antonio Lo Duca apparvero agli 
occhi di Mons. Tommaso Belloroso che stava 
assistendo alle prove, alcuni frammenti di 
immagini sacre coperte dall’intonaco murale. La 
scoperta attivò la Curia ad iniziare delle opere di 
ristrutturazione e restauro che ben presto 
portarono alla luce dei meravigliosi affreschi 
disposti su tre differenti assetti.
Il primo riproduceva la Creazione del Mondo con 
alcuni Angeli tra cui Lucifero non ancora 
demonizzato e San Michele innanzi al trono di 
Dio. Il secondo mostrava il trionfo di San Michele 
su Lucifero , l’ allontanamento di Eva e Adamo 
dal Paradiso Terrestre, Abramo in ginocchio 
davanti tre Angeli e poi mentre serviva loro un 
banchetto. Il terzo raffigurava i Sette Arcangeli 
con i loro nomi e simboli con al centro Michael che 
calpesta il Drago. Quindi da una parte 
ordinatamente erano rappresentati Gabriel con 
specchio di diaspro e torcia fiammeggiante, 
Barachiel che distribuisce rose ed infine Uriel con 
spada e torcia infiammata. Dall’altro lato: 
Raphael che porta un vasetto di medicinali; 

32



Jeudiel che tiene corona e flagello ed in ultimo 
Sealtiel raccolto in preghiera.
Dal momento del ritrovamento, si scatenò da 
parte del Sacerdote Antonio Lo Duca una crociata 
in favore del Culto di queste immagini che ebbe un 
incredibile seguito fino ad arrivare a cuore del 
Vaticano stimolando Papa, Vescovi ,Cardinali e 
perfino i Gesuiti. Tantissime altre Chiese in Italia 
propongono l’ immagine sacra dei Sette Arcangeli 
ma a tutt’oggi a Palermo ne vige grande 
venerazione.
Le preghiere a loro dedicate sono vere e proprie 
invocazioni utilizzate talvolta come esorcismi. 
Una delle più antiche recita:
“O gloriosi Sette Arcangeli che siete come sette 
lampade che ardono dinanzi al Trono dell’Altissimo 
e a cui è affidata la nostra tutela, liberateci da ogni 
male, allontanate da noi l’azione di Satana, 
implorate Dio misericordioso per noi e fate che 
possiamo un giorno contemplarlo eternamente 
insieme a voi. Amen.”.
Tralasciando l’aspetto Cristiano sulla devozione 
agli Arcangeli, concentriamo l’attenzione su 
quello che sta veramente dietro ad  essi e traiamo 
le giuste conclusioni del perché Alessandro Conte 
di Cagliostro li evocò scrivendo i loro nomi sul 
muro della prigione.
Sull’interpretazione relativa ad essi in chiave 
gnostico-esoterica si potrebbero scrivere infinite 
pagine visto che costituiscono oggi, così come in 
passato, materia di studio per le tante discipline 
misteriche. Esaminarle in dettaglio 

33



significherebbe trattare un infinito argomento che 
andrebbe oltre le peculiarità del presente libro. 
Tuttavia è doveroso focalizzare gli aspetti che 
caratterizzano la loro essenza aldilà della natura 
angelica attraverso la tabella riepilogativa che 
segue. Essa tiene conto, per quanto riguarda i 
riferimenti astrali, al sistema tolemaico secondo il 
quale i cinque pianeti (Mercurio, Venere, 
Marte,Giove e Saturno) più il Sole e la Luna 
ruotano con moto uniforme attorno alla terra.

Da questo schema, che deve essere considerato 
incompleto perché mancante di ulteriori 
manifestazioni arcangeliche che allargherebbero a 
dismisura la trattazione, si evince la complessità 
della struttura spirituale di queste creature fuori 
dall’ordinario che hanno la prerogativa di 
trasferirsi dalla dimensione cosmico-incorporea a 
quella profano-materiale trasmutando la loro 
natura e rivelando all’umanità le proprietà della 
forza Divina.
Due le maniere per risvegliarli e per richiamare la 
loro attenzione : la preghiera e l’evocazione.
La preghiera è il modo più semplice ed immediato 
per rivolgersi al Sacro che si concretizza con il 
lodare, il chiedere, il ringraziare, il santificare e 
così via : essa è una invocazione.
L’evocazione al contrario è qualcosa di 
particolarmente complesso che utilizza delle 
pratiche medianiche non comuni per ridestare 
elementi incorporei non appartenenti al mondo 
visibile che ci circonda con cui siamo abituati a 

34



confrontarci. Dovrà essere ossequiosa rispettosa 
ed umile affinchè non venga a disturbare o 
suscitare l’irritabilità degli spiriti richiamati, che 
altrimenti potrebbero indisporsi fino a replicare 
alla richiesta in modo violento.

Rimanendo confinati alla sola definizione dei 
termini possiamo concludere che gli Arcangeli 
dispongono della facoltà di essere invocati ed 
evocati e pertanto, riferendoci a quanto scritto sul 
muro della cella da Cagliostro, ci chiediamo se 
fosse stata sua intenzione supplicarli o risvegliarli.
In grado di praticare qualunque tipo di Magia, 
Bianca, Nera, Rossa e così via, Giuseppe Balsamo 
nel silenzio della sua prigione evocò gli Arcangeli 
per preparare la sua evasione da quell’ iniquo 
luogo in duplice maniera : o con il loro aiuto 
materialmente eludendo la severissima custodia a 
lui dedicata oppure liberando lo spirito prima che 
il corpo potesse andare incontro a disgregazione. 
L’avere inserito i sette nomi nel contesto di una 
“raccomandazione” alla Vergine Maria ci fa capire 
come volesse servirsi degli Arcangeli per liberare 
se stesso. 

Ecco allora rivolgersi in prima persona all’ 
Onnipotente utilizzando in progressione i suoi  
“Attributi” distribuiti in ciascuna arcangelica 
entità celeste.

35



Pertanto pronunciando Anael, Uriel, Gabriel, 
Michael, Rafael, Anachiel, Zadiachiel ottenne una 
evocazione magica cui il significato occulto 
corrisponde alla frase “Con la tua potenza Dio 
infiamma chi è come te , guarisci e benedici 
chi ti loda e comunica con te “  .
E’ l' autocelebrazione di se stesso lanciato verso le 
più alte dimensioni dell’ apprendimento e della 
consapevolezza tanto da candidarlo alla  fusione 
mistica con la Sophia per affrancare la sua anima 
dalle misere spoglie mortali ed acquisire una 
nuova natura soprannaturale. Forse il tentativo 
estremo di redimere e riscattare un’ingiustizia che 
volutamente la Chiesa aveva perpetrato 
trasformando un angelo in demone a 
giustificazione del fatto che ogni bene può 
trasformarsi nel suo opposto: il male.
La coscienza di avere capito che l’Ottavo 
Arcangelo fu cacciato dalle sfere celesti, secondo 
una tradizione imposta dal Cristianesimo e mai 
realmente provata, perché il bagliore che emanava 
era paragonabile a quello di Dio, innescò in 
Cagliostro la volontà di voler restituire a Lucifero 
il posto che gli competeva. Egli non personificava 
il male bensì la luce riflessa della Divinità ma l’ 
offesa gli procurò la condanna della Chiesa che lo 
bandì tra gli inferi a capo dei demoni appellandolo 
con il soprannome di Satana. Alla stessa maniera 
il Vaticano condannò Cagliostro per avere 
perseguito durante la sua vita quel cammino 

36



iniziatico che lo aveva portato alla Verità, vera 
Luce per l’uomo…

Gli Arcangeli della Cappella Palatina di Palermo

La Cappella Palatina costruita a partire dal 1129 
da Ruggero II è una piccola e splendida Basilica 
che si trova dentro il Palazzo dei Normanni a 
Palermo. Fu ed è uno degli edifici Cristiani più 
belli al mondo, dove è ostentata una ricchissima 
simbologia gnostico-esoterica. Non ci 
addentreremo nella descrizione delle meravigliose 
opere d’arte presenti, ma segnaliamo la visione 
della cupola che mostra il Cristo Pantocratore 
circondato da otto Arcangeli. 

37



Sette sono stati riconosciuti e sono in sequenza 
Michael, Gabriel, Uriel, Rafael, Barachiel, Jeudiel 
e Sealtiel ma dell’ ottavo nessuna menzione in 
quanto mai volutamente identificato.
Ce lo svela Cagliostro: è Lucifero.

 
Avatar S:::I:::I:::

Loggia Raphael Sanat

Collina di Palermo

38



RAMSES

39



40



41



42



Sezione Seconda

Le pagine delle corrispondenze
 

La Natura è un Tempio i raggi del sole sono pilastri
 che si lascian fuggire a volte confuse parole;

l’io non è che un viandante perso  nella foresta
che di lui si nutre e lo nutre con simboli 

dagli occhi familiari e sensuali; profumi, colori, 
suoni in echi lunghi e lontane si confondono 

i rami prendono forma di corpi voluttuosi nelle 
tenebre, nella notte sussulta il chiarore dell’ignoto.

Irrompono talora profumi freschi dove la morte 
s’insinua con suoni dolci, verdi come praterie

in un autunno che prelude l’inverno 
e per putrefazione li trasforma in altri suoni corrotti 

estate di ricchezza languida e trionfante 
per l’effimero canto dei sensi dell'anima 

gli smarrimenti, i lunghi rapimenti, 
estasi di primavera, promesse non mantenute
d’eternità che tuttavia s’intuisce e ci uccide.

Charles Baudelaire, Corrispondenze

adattamento 

43



 
I klesa, ovvero le afflizioni
di Incognito

[Repetita]

Sadhana significa discepolato. Il Discepolo è 
colui che pratica correttamente 
l’Insegnamento. La prima regola è praticare 
per praticare, senza attenzione per i frutti 
dell’azione. 

Ma praticare incontra degli ostacoli. Questi 
ostacoli hanno come matrice la paura e 
condizionano la nostra vita quotidiana, spesso 
senza che ce ne rendiamo conto.

Se la mente è calma gli ostacoli non hanno 
presa. Ma se i nostri pensieri sono agitati, 
queste afflizioni diventano più presenti e 
insistenti.

44



Le cause della sofferenza si manifestano con 
emozioni negative e producono tristezza, 
depressione, ansia e fobie.

Prendere consapevolezza di quali sono i nostri 
ostacoli, affrontandoli con curiosità 
intellettuale e rinunciando alla critica è il 
lavoro da fare.

Vediamo nel dettaglio i 5  Klesha, gli ostacoli 
nella pratica dello yoga, i “nodi della mente”:

​ Avidya, persistenza nell’errata 
comprensione 

​ Asmita, illusione dell’Ego
​ Raga, attaccamento
​ Dvesa, avversione
​ Abhinivesha l’attaccamento alla vita e 

conseguente terrore della morte.

45



Sezione Terza

Le parole dei Maestri Passati

«Non acquisisco la mia conoscenza dalle lettere e dai 
libri, ma la posseggo entro me stesso, poiché il cielo e la 
terra con tutti i loro abitanti, e inoltre Dio stesso, sono 
nell'uomo».

Jakob Böhme, Aurora Consurgens

46



APOCALISSE
di Bent Parodi1

1 Bent Parodi è stato un importante portatore della fiaccola 
della Tradizione, rivestendo ruoli di vertice nelle 
organizzazioni iniziatiche occidentali, riferimento per la 
Sicilia. Nei ruoli istituzionali, è stato presidente dell’Ordine 
dei Giornalisti siciliano e Presidente della Fondazione 
Piccolo di Calanovella. Tra le sue opera spicca Il Principe 
Mago.

47



Apocalisse
articolo di Bent Parodi, su concessione della moglie 

Anna Maria Corradini

L’Apocalisse non è solo Dabar, ovvero Parola di 

Dio che si rivela nell’ultimo giorno dell’escatologia 

cristiana.

Essa è, piuttosto, il dramma simbolico dell’anima 

che - alfine - si riunifìca con lo Spirito universale: o 

- per dirla col linguaggio induista - segna il 

momento della definitiva reintegrazione dell’Atman 

nel Brahman, del Divino che è nell'uomo col Divino 

che è nell'universo e oltre di esso, al di là della 

manifestazione.

48



Soprattutto l'Apocalisse non è un'apocalisse, nel 

senso banale e moderno del termine: il testo 

attribuito all'apostolo Giovanni non allude alla 

distruzione del mondo, bensì alla ‘fine d’un 

mondo’, destinato a realizzarsi in un tempo che non 

è quello della storia, ma propriamente metacronico.

L’equivoco ingenuo d'un annuncio di olocausto ha 

salde spiegazioni culturali e confessionali; tuttavia è 

infondato.

Sempre più numerosi, gli storici delle religioni 

hanno chiarito, con un complesso lavoro di esegesi 

testuale, la vera natura del testo apocalittico che è di 

palingenesi spirituale.

Mario Bacchiega (I mostri dell'Apocalisse) è andato 

oltre affermando che la rappresentazione giovannea 

consiste di fatto in un rituale iniziatico, utilizzato 

come tale dalle primitive comunità cristiane di 

Padmos.

49



La tesi, per quanto ardita all'apparenza, è suffragata 

dalla struttura originaria della Chiesa di chiara 

impronta esoterica (che altro è il battesimo se non 

una forma di iniziazione, per eccellenza?).

Molti indizi confermano l'interpretazione 

storico-religiosa: il cristianesimo dei primordi aveva 

i suoi ‘riti di passaggio’, le sue prove simboliche.

Solo a partire dal IV secolo si trasformò in 

confessione essoterica, occultando le radici 

iniziatiche. Il processo che ne avrebbe fatto una 

religione nel senso odierno del termine non fu 

indolore: tutta la letteratura gnostica (e gnosi 

significa conoscenza occulta) venne spazzata via.

V’erano altre Apocalissi circolanti nella comunità 

dei fedeli, attribuite a Pietro, Giacomo, Paolo ed 

una persino al primo uomo della Genesi, Adamo (!). 

La furia libellicida dei vescovi, divisi dalle grandi 

diatribe cristologiche del tardo impero, si abbattè su 

questi testi. E oggi non ne avremmo notizia alcuna 

se non fossero intervenuti i fortunati ritrovamenti di 

Nag Hammadi, che hanno

50



restituito alla luce anche la serie dei Vangeli apocrifi 

perché gnostici anch’essi. La scelta definitiva dei 

testi canonici non fu semplice, bensì operazione 

graduale e sofferta. Sappiamo che gli scritti 

attribuiti a Giovanni (sia il IV Vangelo che 

l'Apocalisse) vennero accolti solo con riluttanza nel 

corpus dei libri sacri, considerati come reale 

espressione della Parola di Dio. Gli è che anche 

Giovanni era in forte odore di gnosi... E la Chiesa 

aveva una straordinaria urgenza di sbarazzarsi della 

sua matrice esoterica, dal momento che si avviava a 

divenire religione di massa.

Così l’Apocalisse di Giovanni è oggi l'unico testo 

escatologico col crisma della legittimità dottrinale.

Per duemila anni, nella generale credenza, ha 

preannunciato il ‘giorno del giudizio’, il ritorno di 

Cristo nella veste di magistrato insindacabile e 

inflessibile, chiamato ad una sentenza inappellabile

51



verso tutte le creature risorte con i loro corpi. 

Questo riordinamento finale, preceduto dalle gesta 

inaudite dell'Anticristo, dall'apparizione di orridi 

mostri, avrebbe un che di terrifico: sarebbe un 

olocausto violento, nell'interpretazione comune.

È l’errore storico della esegesi letterale; forma ed 

evento non corrispondono in àmbito mitico, che è 

quello proprio del terreno 

escatologico-millenaristico.

52



L'Apocalisse giovannea è apokàlypsis, ovvero 

rivelazione. Più precisamente è dis-celamento (in 

greco kalyptein vuol dire nascondere, velare), non 

distruzione, dunque, bensì trasparenza riattualizzata, 

il ristabilimento della verità universa. È questo il 

senso vero dell'immagine apocalittica. L’analisi 

semantica conferma l'equazione 

disvelamento-verità: infatti, l’apokalyptein è dello 

stesso ordine dell’alètheia, identico il valore 

radicale che allude al dissolversi delle tenebre che 

impediscono il chiarore della verità allo spirito 

individuale, costretto nell'illusione della separatezza 

dal Divino universale.

È proprio il kalyptein, come il Maya indù, a 

nascondere la realtà all’Io individuato, fornendogli 

l’illusione d’una vita staccata dal contesto 

dell’Assoluto, di una fittizia autonomia nella quale 

consiste il mito del ‘peccato originale’, della caduta 

edenica.

53



I mostri dell'Apocalisse non sono che i mostri della 

nostra psiche tormentata dalla perdita del centro: 

raffigurazioni oniriche e sostegno dell'illusorietà del 

nostro esserci-al-mondo quali soggetto scisso 

dall'oggetto.

Tale è il processo della rappresentazione sensoria 

nell’universo mayico dei fenomeni: la vita è un 

sogno, il sogno è una vita. «Siamo fatti della 

sostanza dei sogni, e la nostra breve vita è tutta 

cinta dal sonno», dice il Prospero di Shakespeare. E 

già molto tempo prima il saggio Pindaro aveva 

ammonito che «l’uomo non è che il sogno di 

un’ombra». L’Apocalisse, propriamente, tramite la 

forza suggestiva e terrifica dei suoi mostri 

rappresenta l'attimo a-temporale in cui il piano 

dell’Essere si riconcilia con quello del divenire, 

fattosi cosciente della sua inconsistenza ontologica.

54



I simboli apocalittici sono upaya, cioè supporti al 

risveglio dell’umano nel Divino. Non si tratta di una 

‘esplosione’ metapsicologica, bensì di una vera e 

propria ‘implosione’, un nuovo big-bang di natura 

spirituale interamente rivolto all’interno di 

ciascuno. La verità, infatti, è racchiusa nell’intimo; 

in un «granello di senape» riposto nel cuore si cela 

l’anello di congiunzione fra relativo ed Assoluto. 

«Tutto è dentro», affermava Plotino. Poco più tardi 

gli fece eco Sant’Agostino: «Non andar fuori, ma 

torna in te stesso. Nell’uomo interiore abita la 

verità». E’ l’insegnamento intemporale di tutta la 

Tradizione sapienziale, che l’Apocalisse adombra: 

la rivelazione dell’Essere che si annuncia come 

l’illuminazione escatologica, dunque conclusiva. 

Ma l’ontofania si dispiega essenzialmente come 

ideofanìa, il «mostrarsi dell’idea-visione». Questo 

appalesarsi, che è in realtà appercezione 

trascendentale, giustifica l’apparente paradosso 

buddhista, secondo il quale il Nirvana corrisponde 

al samsara perché la liberazione è attuabile nella 

stessa prigionia dei fenomeni, del mondo illusorio e 

55



doloroso per la sua indicazione di separatezza.

Abbiamo una freccia al nostro arco ed è l’arma del 

pensiero sintetico, unitivo («Del nome l’arco è la 

vita», ricordate l’enigma di Eraclito?).

Accanto alla dominazione del mondo mediante la 

magia della stessa Maya e la figurazione 

mitopoietica, c’è la dominazione per mezzo del 

pensiero, la discriminazione fra Sé e non-Sé 

dell'advaita-Vedanta di Shamkara: il pensiero è una 

delle potenze dell’essere, nelle quali il destino si 

stacca da se stesso; è la potenza dell'essere. Ma la 

parola pensiero, da sé sola, non caratterizza a 

sufficienza il processo di liberazione o realizzazione 

spirituale che qui ci interessa. Infatti, le posizioni 

magica e mitica, creando figure, presuppongono 

anch’esse un pensiero. Il Sacro è una dimensione 

onnicomprensiva, che all’apparenza ci appare come 

paradossale, con un carattere ambiguo di attrazione 

e repulsione che evidenziano il fascinans e il 

tremendum del Numinoso espresso dal Mysterium 

originario.

56



L’Apocalisse-rivelazione, tramite le sue 

figure-oniriche, ci dice che il ‘dis-velamento’ della 

verità cristica si realizza col meccanismo catartico 

della sua rappresentazione terribile, da incubo.

Come già per il Nirvana-samsara, si dà equazione 

fra sogno e realtà nel suo farsi a-storico.

Avvertiva Gerardus van der Leeuw (Fenomenologia 

della religione):

Dobbiamo riconoscere, anche fuori della posizione 

magica, la coscienza della realtà che si fa valere in 

questo modo. Il sogno si distingue dalla coscienza 

sveglia in tre punti: 1) II pilastro protettore della 

coscienza sveglia, tensione fra soggetto e oggetto, 

sparisce. 2) II sogno dispone gli avvenimenti in 

modo asintattico, rispetto alla coscienza sveglia; ha 

una 'struttura diffusa', le sue immagini si 

raggruppano secondo l'emotività del soggetto, 

secondo i suoi timori e desideri. 3) II mondo del 

sogno resta severamente chiuso alla realtà diurna; è 

un mondo mitico, non ha né passato né avvenire.

57



La purificazione preliminare al risveglio 

dell’Apocalisse-rivelazione non può prescindere dal 

travaglio onirico del tremendum suggerito dal 

rincorrersi dei mostri. Ciascuno di essi è ben più 

d’una metafora allusiva; costituisce, propriamente, 

il passaggio rituale d'una prova iniziatica, che si 

svolge simbolicamente all'interno della coscienza. 

L’Apocalisse di San Giovanni, come si diceva 

all’inizio, è il dramma simbolico dell’anima che 

aspira a volatizzarsi in spirito, secondo il 

procedimento alchemico del solve.

*

*        *

58



Questa tensione escatologica, di ordine metastorico, 

è realmente il Dabar, la Parola di Dio: è la ‘grande 

Iniziazione’. E’ verbo efficiente, detto e valido una 

volta e per sempre. E’ mito esemplare (e mythos 

significa, difatti, parola), perché inteso alla 

rigenerazione universale e non parziale, 

all'instaurarsi dell'ordine definitivo dell’Assoluto 

con la coscienza cristica. E il mito altro non è che la 

Parola stessa, «una parola pronunciata, che 

ripetendosi possiede la potenza decisiva» (Van der 

Leeuw, op. cit.). Il mito vivo si pone parallelamente 

alla celebrazione; è esso stesso una celebrazione, 

senza il rito cui è strettamente affine è destinato a 

degradarsi in lettera morta. Quando sia sentito come 

annuncio in azione, il mito è una realtà presente e 

vissuta, pura attualità permanente.

L’Apocalisse è la dichiarazione ripetuta 

dell'avvenimento potente per eccellenza, 

l’apocatastasi o ‘rivolgimento’ conclusivo della 

realtà universale nell’Immanifesto.

59



Ma se la parola mitica - come ricordava ancora Van 

der Leeuw - decide della vita, questa non dev’essere 

identificata con la realtà ordinaria, la quale, essendo 

ricevuta, non abbisogna di decisione. Il mito non 

riceve nulla, celebra la realtà, ne fa quel che vuole, 

ne dispone secondo le proprie leggi. Basti un 

esempio: sopprime il tempo. Il mito prende 

l’avvenimento esemplare e lo incorpora al proprio 

dominio, ove diventa eterno e si produce ora e 

sempre; agisce tipicamente.

Quel che in natura avviene ogni giorno, ad esempio 

il sorgere del sole, nel mito avviene una volta sola.

Posta l’equivalenza fra mito e rito, conviene 

ricordare la brillante definizione dell'etnologo 

Malinowski: «Il rito è la resurrezione celebrativa 

della realtà primordiale». È che altro è l'Apocalisse 

giovannea nella concezione cristiana se non mitica 

resurrezione dei corpi e giudizio ontologico?

Mutato il linguaggio, la Tradizione (o philosophia 

perennis) si riafferma in ogni tempo. 

60



L’Apocalisse ricorda strettamente la psicostasia nel 

tribunale egizio di Osiride: anche qui non manca il 

mostro terribile, pronto ad annichilire l’anima del 

defunto. Questi, se assolto, veniva dichiarato 

Maa-Kheru, «giusto di voce», o, piuttosto, «colui 

che ha la giusta modulazione (creativa) della voce». 

Il giustificato era destinato alla solarizzazione 

eterna, fattosi uno col suo Principio; gli altri, gli 

abietti, erano condannati alla distruzione ad opera 

del mostro poliforme.

Il tema è costantemente presente nella religiosità 

d’ogni tempo e luogo; la storia comparata delle 

religioni ha più volte affermato la struttura iniziatica 

della ‘prova del giudizio’ col relativo corollario di 

mostri e guadi.

Mito ontico per definizione, l’Apocalisse giovannea 

si ricollega a tutto un filone antichissimo:

61



l’éschaton. L’ultimità lega l’uomo al suo principio, 

alfa ed omega si ricongiungono nel cerchio 

Assoluto-relativo. Tale è la rivelazione, il 

significato ultimo dell’apokalyptein: i molteplici 

tornano all’Uno, gli enti alla fonte dell’unica 

Esistenza, che discese dall'Essere. Le creature 

cessano la loro peregrinazione nel tempo 

escatologico: non v’è più scelta individuale perché 

l’Assoluto chiama a raccolta tutta la sua 

manifestazione, il ‘giorno di Brahman’ sfuma nella 

‘notte di Brahman’.

Tutto si ‘dis-vela’; l’apokàlypsis rende evidente la 

verità intera dell’alètheia, la quale è, anzitutto, la 

fine dell’oblio tenebroso, la rimemorazione 

dell’origine divina di cui s’era perduta la 

consapevolezza. Simboli, immagini mitiche a 

null'altro alludono: l’apocalittica si risolve in 

autocoscienza. E il circolo è conchiuso.

62



 Del ritmo e della meditazione.

63



64



65



66



Invitiamo a leggere le parole del Maestro A.U.B. 
intorno alla figura di Giacomo Tallone.
In copertina: Ritratto di G. Tallone, olio su tela di 
A. Scandurra.  

67

https://www.amazon.it/Parole-credente-Antonio-Urz%C3%AC-Brancati/dp/1070939757/


De Sīdereum

*
*    *

 da sīdus, “stella”, “costellazione”; sīdĕrĕus “sidereo”, “stellato” 

*    *
*

composto di de e sidera, desiderio ha un’etimologia che fa 
discendere il suo significato letteralmente da “mancanza delle 
stelle”: copre uno spettro che va dal senso di bisogno 
materiale, mancanza, assenza, per qualificarsi come funzione 
di trasformazione della volontà ed elevarsi alla nostalgia della 
pienezza dell’essere, all’inattingibilità della verità assoluta.

68

https://www.wordsense.eu/sidus/#Latin


DE SIDEREUM / L’UOMO DI DESIDERIO è una 
rivista di studi filosofici. La parte più interna del suo 
cuore ascende ad una filosofia che si dice unitaria, o 
dell’unità. Una filosofia che voglia dirsi tale non può 
serrarsi dietro l’appartenenza ad una corrente o ad una 
adesione di indirizzo.

Per essere una Rivista di studi filosofici sull’Unità, non 
può ridursi al bollettino di una qualsiasi 
organizzazione, ma deve trarre il suo alimento, 
l’origine della sua ragion d’essere, da un principio 
spirituale.

Compito del Lettore giudicare quanto i risultati si 
allontanino dal principio spirituale, e potrà farlo tanto 
più liberamente quanto più sarà capace di 
comprendere il contenuto della frase «non giudicare e 
non sarai giudicato».

Chi vorrà contribuire alla Rivista è, in linea di 
principio, il benvenuto. Gli articoli dovranno essere 
trasferiti in file .doc oppure .odt, accompagnati da una 
dichiarazione sul copyright. Le immagini non saranno 
pubblicate in assenza di una declaratoria sul copyright 
e una didascalia che ne indichi la fonte e le principali 
notazioni di provenienza. Resta facoltà della 
Redazione verificare l’efficiente formattazione dei 
testi, nonché valutare la congruità dei contenuti 
dell’articolo rispetto agli obiettivi della Rivista, 
dunque pubblicarli o meno.

69



La Rivista ha carattere trimestrale, con cadenza 
collegata agli Equinozi e ai Solstizi. 

Ciascun numero trimestrale viene pubblicato 
liberamente come ebook gratuito in conformità agli 
scopi etici inerenti la diffusione del pensiero spirituale 
per la crescita di ogni essere.

La Redazione si riserva, considerando la qualità dei 
materiali pervenuti, di pubblicare edizioni a stampa 
degli Annali.

Le attuali possibilità tecnologiche permettono di 
presentare interventi non soltanto in formato testo, 
ma anche in audio/video. Taluni articoli possono 
ricevere questa forma, fermo restando la valutazione 
degli standard tecnici e l’approvazione dei contenuti da 
parte della Redazione.

Non si restituisce il materiale inviato.

70



n. 36 anno X 

*

Fondatore Antonio Urzì Brancati 
Direttore Maurizio Pizzuto 
Redazione Davide C. Crimi
Copertina: elaborazione grafica di Carmelo Scarfò

*

La presente edizione somma i numeri di L’uomo di desiderio, 
pubblicate tipograficamente in proprio, e quelle degli Annali 
delle quattro edizioni trimestrali per anno pubblicati sotto il 
titolo De Sidereum.

*

71



La Rivista è articolata in tre parti, così come 
concepita sin dai suoi esordi.  

La Prima Parte, FILOSOFIA DELL'UNITÀ, 
contiene articoli di contenuto propriamente filosofico, 
specialmente tratti da quell’approccio detto 
«Martinismo», ai suoi speciali strumenti operativi e 
alle idee proprie di questa linea filosofica, con 
riferimento al pensiero e all’opera di Martinez de 
Pasqually e di Louis Claude de Saint-Martin, fino ad 
arrivare alla linea di continuità stabilita da Nikolaj 
Roerich con le Scuole dette della Quarta Via.

Non tutto quel che viene detto in filosofia dev’essere 
dimostrato. Si predilige tuttavia in ogni pensiero la 
verifica delle fonti, l’attendibilità dei riferimenti, la 
compiuta fondatezza del pensiero che lo emana. In 
questo senso siamo persuasi che la Rivista sia un 
insostituibile strumento di conoscenza e di formazione 
per i Filosofi d’oggi e di domani. Non intendiamo qui 
per «Filosofo» una sorta di sinonimo per “persona di 
successo”: il Filosofo, specie nel Martinismo, è 
chiamato più esattamente «Filosofo Sconosciuto», 
proprio per indicare la sua capacità di essere e restare 
impassibile ai desideri del mondo profano.

Questo ascetismo di fondo significa indifferenza a 
concetti come “numero di vendite” e “profitti e 
perdite”. La porta resta socchiusa affinché chi guarda 

72



dall’esterno possa intuire e chi guarda dall’interno 
possa ricevere selettivamente.

La Seconda Parte, DELLE CORRISPONDENZE, si 
apre infatti a contributi con maggiori gradi di libertà, 
accogliendo le arti, con speciale riferimento alla poesia 
e alla pittura, nonché alle recensioni inerenti musica, 
cinema, performance. Uno sguardo al teatro, inteso in 
quanto istanza di rappresentazione degli archetipi 
della psicologia del profondo, mantiene un posto 
privilegiato in relazione agli interessi della Rivista.

La Terza Parte, LE PAROLE DEI MAESTRI 
PASSATI, è rivolta all'attività di servizio che la 
Rivista intende svolgere in rapporto alla vocazione 
specifica della filosofia martinista, pubblicando, nel 
rispetto dei copyright, brani degli Autori che hanno 
segnato la storia letteraria di questo ambito del 
pensiero.

73



74


