)2

’UOMO DI DESIDERIO

RIVISTA DELI’ORDINE ESOTERICO MARTINISTA

SOLSTIZ1O D’ESTATE
ANNO X - N. 2



In questo numero:
Editoriale
Sezione Prima: Filosofi Sconosciuti

Sezione Seconda: Le pagine delle corrispondenze

Sezione Terza: Le parole det Maestri Passatt



EDITORIALE

di un Filosofo Sconosciuto

11 fuoco ¢é fuoco quando lo vedi.

Quando lo vedi, non osservi abbastanza.
Sapevi che non ha ombra?

Soprattutto: I’hat verificato?

Sorgente inesauribile,

Dal centro dell’ Universo

Irradia luce ed energia.

Generosa, illimitata.

Aestas: mio limite é non capire.

Chi ha intrapreso il Cammino sa questo.
Chi lo percorre lo conferma.

I Maestri Passati, da olire il velo, lo testimoniano.



Invitiamo ad ascoltare la parola del Gran Maestro
Aton (al secolo Antonio Urzi Brancati), gia Filosofo

Incognito del gruppo RA, presso la Grande Montagna.

= ©Voilube" Cerca a e = 0 O

g SUL SENTIER
z INIZIATICO

&
ot . - - -
Sul Sentiero Iniziatico - Ordini Esoterici - £ it +
@ (@sulsentieroiniziatico-ordi7734 427 iscritti 32 video
Raccolta. Pensare e agire esotericamente: l'allineamento tra la mente e il cuore. >
HOME VIDEO PLAYLIST COMMUNITY CANALI INFORMAZIONI >

Video P Riproduci tutti

AN
Appello. M ia. Antichi doveri. Un posto per ogni cosa - ogni
-2amite 2amifa -2amife cosa sl suo posto

227 visualizzazioni - 2 anni fa 4

ANTONICHURZ] BEANCATI

Chi trova piu adatto a sé

il libro come strumento SUL SENTIERO
di comunicazione che INIZIATICO

ersare ¢ AEITe esoericamentes:

supera la barriera della i e e
vita e della morte, potra
leggere Sul Sentiero
Iniziatico, che ne
compendia il pensiero e il
modo di concepire la
linea di trasmissione
degli insegnamenti

tradizionali.



https://www.youtube.com/@sulsentieroiniziatico-ordi7734/featured

EDITORIALE
di
Akhenaton S::G::M::



La nostra rivista é pubblicata in coincidenza con il
solstizio d'estate, festa della luce, nella tradizione
esoterica tradizionalmente celebrato come giorno di
rigenerazione, di vittoria della Luce sulle Tenebre da
cui si trae vita e forza rigenerante.

Per il Martinista, alla ricerca incessante dell’Armonia
Universale, nell’equilibrio tra bene e male il valore
simbolico e rigenerante di questo giorno ¢ legato
inesorabilmente al suo opposto la “Morte”.

Per il Filosofo dell’Unita non vi é vita senza 1’amica
morte.

Per il Martinista, come per Eraclito, Vita e morte non
sono che due aspetti di una medesima realta costituita
dall'incessante scorrere vitale dell'esistenza, «L'uno
vive la morte dell'altro come l'altro muore la vita del
primo” (1), ma nello stesso tempo non possono stare
I'uno senza I’altro, vivendo solo l'uno in virtu
dell’altro.

L’armonia non ¢ frutto di un’inazione di uno statico
coinvolgimento con il tutto, ma il coinvolgimento nel

conflitto degli opposti per reintegrarsi nell’Unita.



Grazie “all’AMICA MORTE”, che ci accompagna dal
momento della nostra nascita, noi viviamo una vita
completa.

La morte ci ¢ amica non perché con essa “finalmente
potremo tornare alla vera luce” come: “I cigni, sacri ad
Apollo, al termine dei loro giorni, prevedendo il bene
che troveranno nel ricongiungersi al loro dio, si
rallegrano. Allo stesso modo Socrate, compagno di
servitu dei cigni e non meno di essi indovino, gioisce.
Egli & certo che, nel momento in cui la sua anima si
sara liberata dalle catene del corpo, potra finalmente
ritornare alla vera luce”. (2)

La Morte ci é amica perché da senso alla vita, il
piacere di goderne i frutti e i doni che ci sono stati
regalati, la spinta alla ricerca delle origini della vita,
una risposta all'incessante domanda, con Gauguin, da
dove veniamo, chi siamo, dove andiamo.

Senza la morte saremmo frutti privi di essenza vitale,
incapaci di rinascita come la Fenice, condannati ad
ignavia, inerzia e indolenza, eterni Oblomov novelli
eroi passivi celebrati da Goncarov, “Se la nostra vita
fosse senza fine e senza dolore, a nessuno forse

verrebbe in mente di domandarsi perché il mondo



esista e perché sia fatto proprio cosi, ma tutto cio
sarebbe ovvio” (3).

“Una vita autentica & quella che non sfugge
all'angoscia perdendosi nelle piccole cose del mondo
cercando di dimenticare cio che l'attende” (4).

To affermo:

Io amo, perché la morte mi ¢ accanto.

Io vivo, perché amica morte mi accompagna.

TIo cerco, incessantemente la luce nella vita, perché
amica morte mi é guida.

Io sono, perché amica morte mi ha cullato all’inizio,
mi ha guidato nel cammino, mi attende benevola alla
fine.

Akhenaton

1) Eraclito

2) Platone il canto dei cigni

3) A. Schopenhauer, I mondo come volonta e
rappresentazione

4) Martin Heidegger

Triste ¢ la vita senza nostra compagna morte

Akhenaton



Sezione Prima

Filosofi Sconosciuti



Frammento QR.156

Discorso del Discepolo

479 Immobile per tre giorni osservando il digiuno.
480 Per qualche ora sono stato in Brahman.

481 In quel tempo, ogni pensiero € svanito.

482 Dissolvimento di un chicco di grandine nel mare.
483 L' universo intero dissolto come miraggio.

484 Visto nulla, sentito nulla.

485 Conosciuto nulla: chicco di grandine nell'oceano.
486 Ringrazio il mio Maestro.

487 Le afflizioni del mondo non entrano nel Samadhi.
488 Tornato al mondo, rientrare nel Samadhi.

489 11 Samadhi ¢ preparazione a uscire dal mondo
490 Prendo congedo dal mio falso-io (ahamkara).

491 Prendo dimora nel Sé che gia vive nel Sole (Isvara).

492 11 Testimone (Atman) ¢ uno con 1'Angelo Solare
(Isvara), che ¢ uno con Brahman, cio¢ con il respiro del
Cosmo.

493 Sento le Radici del Cosmo (tattvas) dentro di me.
494 Non c'¢ piu «io» (aham) né «mio» (mamah).

495 Nel Samadhi prendo dimora.

10



Il Rebis: dalla Cosmogonia al
ritorno all’Uno

(di Daniele, A::1::)

1La trasmissione delle dottrine esoteriche a
un adepto avveniva in modi diversi. Da bocca a
orecchio, attraverso manoscritti, libri sacri, miti,
fiabe, ricettari, parabole contenenti rivelazioni
intuibili solo con una attenta analisi nei quattro
livelli di lettura: letterale, allegorico, morale e
anagogico. Altri strumenti utilizzati erano spesso
le immagini. Esempi famosi sono i bestiari
medievali o Il Mutus Liber, raccolta in cui le
immagini lasciavano il posto alle parole. Lo stesso
Michael Maier nel suo Atalanta Fugiens adopera
spartiti e litografie. Per non parlare delle lame dei
Tarocchi, mezzo visivo oggi adoperato anche per
altri scopi, come la divinazione, ma che nel

11



passato era considerato uno strumento utile alla
formazione dell’iniziato grazie alla peculiarita del
simbolismo presente e per non rischiare che la
tradizione si perdesse. Si narra che i templari
avessero trovato il tesoro del tempio di Re
Salomone dopo la sua distruzione da parte dei
Babilonesi e in esso vi fossero i Tarocchi incisi su
lamine d’oro. La volonta di chi aveva inciso quei
disegni era proprio quella di preservare la
conoscenza. Gli esoteristi del passato erano legati
al vincolo di segretezza, ma un’immagine — una
volta divulgata - sarebbe risultata rivelatrice e
chiara solo agli occhi di un iniziato o un adepto,
ma all’esame di una mente profana seppure acuta,
I'interezza del messaggio non sarebbe risultato
trasparente. In altre parole, i messaggi trasmessi
erano criptati e questo permetteva ai conoscitori
dell’Arte di comunicare tranquillamente tra loro,
preservando la segretezza, perché adoperavano un
codice che solo loro erano in grado di
comprendere. Anche per questo motivo oggi
parecchie ricette degli alchimisti, anche se
eseguite alla lettera, risultano inefficienti e vane.
Non diversa ¢ la condizione di parecchi rituali.

Una delle litografie piu famose e che spesso
si prendono a riferimento nei nostri studi esoterici
¢ il Rebis di Basilio Valentino, immagine che
stimola argomentazioni come la dualita, squadra e
compasso, I'uovo cosmico ma che di fatto illustra
anche le procedure da porre in atto per produrre
la pietra filosofale.

Per tentare di analizzare alcune parti del

12



Rebis ¢ mnecessario comprendere che questa
litografia ¢ stata disegnata da un alchimista,
Basilio Valentino, monaco benedettino del XV
secolo, e compare per la prima volta nel suo testo
Azot. B importante  tenerne conto per
immedesimarsi nelle intenzioni dell’autore, che,
come tanti altri alchimisti — Paracelso, Agrippa,
Di Sangro, Flamel — seguono una via esterna,
teurgica, come si definisce nel percorso martinista,
ossia le loro convinzioni partono dal presupposto
che la Pietra da trovare, creare, modificare sia
realmente una pietra, utilizzabile per scopi di
guarigione, per migliorare se stessi e per
modificare la materia. Altri esoteristi hanno
utilizzato 1  termini  tecnici dell’alchimia
adeguandoli al loro pensiero, ma di fatto non
erano alchimisti operativi e, se vogliamo
analizzare l'immagine del Rebis dalla loro
prospettiva, dobbiamo tenere conto che essi
seguivano una via interna, cardiaca. Per esempio,
Julius Evola parla di alchimia da un punto di
vista filosofico; Carl Gustav Jung parla di
alchimia da un punto di vista psicologico; René
Guénon parla di alchimia da un punto di vista
mistico; Nadiv Crivelli parla di alchimia da un
punto di vista cabalistico.

Basilio Valentino, con la rappresentazione
del Rebis, il cui significato letterale dal latino &
Cosa Doppia, vuole arrivare alla descrizione del
raggiungimento della Pietra Filosofale attraverso
il concetto delle Nozze Alchemiche racchiuse
nell’'uovo cosmico, esponendone i processi della

13



creazione, I'unione perfetta tra polarita diverse, il
Solve et Coagula ossia lo sciogli e coagula, e il
principio della completezza pitagorico secondo il
quale il dieci ritorna all’'uno. Alla base della
figura, in basso, ¢ rappresentato un globo con le
ali. Si tratta del Mercurio Universale che sta alla
base della Pietra Filosofale. Contiene al suo
interno il significato dei numeri 1, 2, 3, 4 e delle
figure geometriche del punto, delle linee, della
croce, del triangolo, del quadrato e del cerchio.
Gia soltanto analizzare questa parte ¢ operazione
complessa ed ¢ utile fare riferimento a un altro
alchimista, rosacrociano, sintetizzata nella
Cosmogonia di Archarion, il quale parte con la
descrizione del vuoto, il nulla, per alcuni lo zero,
che non ha limiti, & sconfinato e nel quale tutto &
possibile, & totipotente ma non definito.
Archarion lo definisce mare magnum di tutto e
nulla. Quello che contiene ¢ incomprensibile. In
questo stato c’¢ tutto ma non vi ¢ movimento:
tutto ¢ fermo, ¢ statico, il Dio ozioso. Da qui
comincia la prima fase, che ¢ quella della nascita
dell’'uno, della consapevolezza di sé. Quello che
nello zero era disperso con l'uno adesso cerca di
concentrarsi, di chiudersi in se stesso, di capire la
sua natura, di conoscersi e sviluppa una forza che
spinge verso il centro per coagularsi. Lo zero e
I'uno sono la stessa cosa, lo zero ha un aspetto
sconfinato, I'uno ha un aspetto potenziale. L'uno
attua un principio sulfureo per chiudersi. L’Io
sono deve conoscersi, deve definirsi e trovare un
confine e comincia a raccogliersi. La forza che

14



sviluppa ¢ centripeta. L’attimo in cui nasce I'uno
contestualmente nasce il due, in quanto alle forze
che cercano di concentrarsi nascono forze
contrapposte che cercano di allontanarsi e la loro
direzione & completamente invertita. Quanto piu
forte sara la forza dell’'uno di concentrarsi, tanto
piu forte sara la forza del due di espandersi. La
forza sviluppata e centrifuga. Le forze centripete e
centrifughe, essendo  contrapposte, avendo
direzioni diverse, causano un vortice, piu ¢é forte la
forza dell'uno piu e forte quella del due. La
tensione creata alimenta ed & legante, si crea una
vera e propria relazione, nasce il tre. La forza
sviluppata con il tre ¢ di contrazione uguale e
contraria. Potremmo semplificare
concettualmente quello che avviene in una coppia,
vi sono due persone, un uomo (uno), una donna
(due) relazionate dall’amore (tre). Queste tre fasi
vengono chiamate mnon manifeste e sono
accomunate dal principio di oscurita.

L’esperienza mentale porta l'uomo a
razionalizzare e quindi egli deve segmentare il
processo, perché la sua mente ¢ abituata a
comprendere in riferimento a un prima e a un
dopo. 1l nostro intelletto, che risulta debole e
limitato, necessita dello spazio-tempo per
comprendere e cerca di concatenare gli eventi con
un susseguirsi di eventi, ma ¢ essenziale
comprendere che su un piano divino e quindi di
creazione la nascita dell’uno, del due e del tre non
sono sequenziali ma avvengono in maniera
simultanea, non sono differenziati, nascono

15



contemporaneamente. Questa astrazione puo
essere percepita solo dall’esperienza mistica che
porta alla conoscenza. A questo principio di
oscurita e quindi non manifesto appartiene
scientificamente buona parte dell’universo. Oggi
I'osservazione metodica e razionale & riuscita a
comprendere solo il 7% della materia che
compone l'intero universo, il resto no, al punto
che questa stessa materia inconosciuta viene
chiamata materia oscura.

Proseguendo con la descrizione cosmogonica
di Archarion, la relazione intervenuta tra 'uno e il
due innesca un vortice di forze contrapposte e tale
relazione del tre per conseguenza produce un forte
calore, che non si limita a essere costante ma
tende a crescere fino a raggiungere una soglia
limite che determina un punto di rottura e come
effetto scaturisce una grande esplosione e cio che
era  presente nell’oscurita si  trasforma
completamente e diventa luce. Questo ulteriore
passaggio e chiamato del quattro. Quando avviene
I’esplosione, essa coinvolge tutta la massa
preesistente e ne trasforma la natura.

0 1 2 3 4

Da un principio non manifesto — e quindi

16



oscuro — si passa al quattro, con un principio
manifesto e quindi di luce. Archarion sintetizza il
tutto con queste parole:

«Questa oscurita eterna puod essere
definita anche auto attrazione,
inconscio impulso o desiderio del figlio,
0 luce prima eterna e divina. Ma
poiché questo desiderio che attira
magneticamente la luce non produce
illuminazione ma, al contrario,
oscurita e condensazione materiale
(anche se non manifesta), nasce il forte
opposto desiderio di affrancamento da
ogni restrizione e oscurita. Actio est
reactio. Si produce un calore enorme e
infine ha luogo una focosa esplosione
che provoca nell'essenza e sostanza
divina una trasformazione totale».

Diventano chiari attraverso questa
cosmogonia postulati scientifici come quello di
Lavoisier, «Nulla si crea, nulla si distrugge, tutto
si trasforma» o ci si rende conto di come secoli e
secoli prima che venissero formulate teorie
scientifiche come quelle del Big Bang, che risale al
1929, risultavano ovvie e superate gia ai tempi
degli alchimisti. I’antico testamento ne esplica il
processo fin dai primi versetti:

«In principio Dio creo il cielo e la
terra. La terra era informe e deserta e

17



le tenebre ricoprivano l’abisso e lo
spirito di Dio aleggiava sulle acque.
Dio disse: “Sia la luce!”. E la luce fu.
Dio vide che la luce era cosa buona e
Dio separo la luce dalle tenebre».

In questo testo & presente la spiegazione
perfetta di come da un principio di oscurita —
dell’uno, del due e del tre —si passa a un principio
di luce del quattro. Principi i quali sono diversi
ma perennemente legati, concatenati perché
nonostante siano completamente differenti la
sostanza primogenita — il cosiddetto mercurio
universale — rimane la stessa. Il celebre passaggio
del Credo niceno, «generato, non creato, dalla
stessa sostanza del Padre», sintetizza tutto il
processo creativo secondo leggi specificatamente
alchemiche. Come per l’esempio della coppia
legata dall’amore, colui che successivamente
nasce, un figlio, ¢ una conseguenza di qualcosa,
che ¢& strettamente correlata alle due persone,
uomo e donna legate dall’amore; ma cio che nasce,
il figlio, ¢ qualcosa di completamente nuovo,
principio di luce. Nella Dottrina segreta di H.P.
Blavatsky, troviamo i seguenti passi:

«Dove era il silenzio? Dove le orecchie
per percepirlo? No, non esistevano né
silenzio né suono; non esisteva che un
eterno incessante respiro che non
conosce se stesso. Soltanto tenebre
riempivano l'infinito tutto, perché

18



padre, madre e figlio erano di nuovo
una sola cosa e il figlio non era ancora
destato. I sette non erano ancora nati
dal tessuto della luce. Soltanto
oscurita era Padre-Madre, Svabhavat;
e Svabhavat era nell'oscurita».

Ecco come in quel semplice globo con le ali
del Rebis si trovano inscritti i numeri, uno, due,
tre e quattro e a rafforzare il concetto aggiunge
figure geometriche. Vi troviamo, infatti, il punto
che segna la prima dimensione, infinita e
adimensionale, seguito dalla linea, creata da due
punti e che segna la seconda dimensione, per
arrivare alla prima forma chiusa del triangolo, che
ne definisce un piano, ossia la terza dimensione,
tutte e tre le dimensioni legate dal principio di
oscurita in quanto la vita non é ammessa e la si
trova solo nel momento in cui si passa alla quarta
dimensione, rappresentata dalla prima figura
platonica, il tetraedro. E solo attraverso il volume
che si crea lo spazio e quindi abitabile. Dai
processi di trasformazione della sostanza interna,
¢ nato qualcosa di nuovo, I’emanazione della luce
di Dio, dell'uomo celeste universale, detto Logos,
detto il Cristo, detto il Figlio. Quando Archarion
ci porta alle soglie del Quattro, ovvero alla grande
esplosione che genera 1'uno fuori dall’uno, la luce
acquosa — base materiale fuori dall’oscurita, base
di ogni realta fisica — rappresenta il centro vitale
con un raggio di luce disposto a croce, dal cui
centro si irradia la luce immortale della divinita,

19



che illumina e fagocita il fondo della vita, in sé
buio, e fa da sorgente di ogni vera luce: il centro
della croce, lo Spiritus Munds.

Diventa allora comprensibile il simbolo
adottato dalla confraternita dei Rosacroce: una
croce con al centro la rosa. Nel pitagorismo
troviamo cosi il primo principio oscuro del 1 2 3; il
secondo principio luminoso del 4 5 6; il terzo
principio doppio 7 8 9, che rappresenta la realta in
cui viviamo fino ad arrivare al quarto principio
della completezza, ossia il 10, il ritorno a casa,
I’essere illuminato per il ritorno all’'uno, ossia
I'unione tra cielo e terra, tra il maschile e il
femminile.

Nel codice Bizantino del XI secolo troviamo
una immagine, identificata con I'uroboro con una
sua duplice natura, liscia e pelosa, bianca e rossa,
con una scritta greca all’interno, £V T0 TV [en to
pan, letteralmente “uno il tutto”], che sta a
significare uno nel tutto e tutto nell’'uno. La
prima forma chiusa, il cerchio, il confine pieno di
qualcosa. L’assenza di angoli mostra il suo stato
potenziale, non specificato, la materia vergine,
femminile. La materia plastica che funge da base ¢
cio che dona il corpo, quindi una madre universale
per le forme. Questa materia puo essere vista sia
come argilla sia come acqua. Entrambe cambiano
a seconda delle condizioni, interne o esterne a
loro. L’acqua e I’argilla sono enti passivi, mutano
solo se stimolati da una forza attiva, la quale puo
essere simboleggiata dal punto, che — come un
sasso lanciato su una superficie calma — genera

20



onde intorno a sé. Il punto & l'inizio. L’unione
della matrice passiva con la matrice attiva genera
un ente che irradia onde, il simbolo del Sole.

Per la legge di polarita i due simboli, quello
del cerchio e quello del cerchio con il punto
divengono simboli del Sole e della Luna.
L’Alchimia é anche chiamata Astrologia terrestre,
i pianeti celesti inviano le loro influenze o
«signature» in basso, che si coagulano, pure, in
alcuni metalli, in questo caso il Sole produce in
terra l'oro e la Luna l’argento. L’esperienza ci
mostra un Sole immutabile e una Luna soggetta a
variazioni, che sottolineano ancora di piu le sue
caratteristiche mutevoli e plastiche come I’argilla
e I’acqua, non a caso nella Genesi troviamo I'uomo
plasmato con I'argilla. Questa mutevolezza ha
fatto scegliere come simbolo grafico la mezza luna
al posto del cerchio vuoto, simbolo grafico piu
vicino al senso di materia cosmica universale.
Altro modo per simboleggiare I'attivo ¢ la linea
verticale. Questa, oltre ad indicare il maschile,
indica il fuoco il mezzo che permette di far
comunicare 1’alto con il basso, ma soprattutto il
simbolo attivo & paragonabile a un albero che si
erge o alla posizione che 'uomo assume in stato di
veglia. Il passivo a sua volta puo prendere le
fattezze di una linea orizzontale. L'uomo sdraiato
¢ passivo, o dorme o ¢ morto. L’orizzontalita della
linea indica anche l’equilibrio statico delle forze:
la bilancia.

Protagora dice: «L'uomo é misura di tutte le
cose, di quelle che sono per cio che sono, e di

21



quelle che non sono per cio che non sono.»

Quindi, se I'uomo ¢ misura di tutte le cose, anche
I’atteggiamento dell'uomo ha una forte misura di
paragone nell’atto del simbolico. La croce,
simbolo del quattro, & strettamente legata alla
materia primordiale e quindi anche ai quattro
elementi. Ma possiamo anche vedere che questo
quattro ha alla base le tre forze fondamentali
ovvero l’attivo, il passivo e la risultante tra i due
che possiamo chiamare neutro, anche se & piu un
coagulo di energia pronto ad esplodere. Abbiamo
quindi una forma triangolare, un ternario
precedente alla manifestazione del quaternario.
Queste tre energie interne — attiva, passiva e
neutra — vengono chiamate principi, e sono
rispettivamente, il Mercurio principio passivo, lo
Zolfo principio attivo e il Sale principio neutro.
Questi principi ternari sono alla base dei quattro
elementi, terra, acqua, aria, fuoco. Il quattro
diviene base di una polarita verticale e di una
polarita orizzontale, I’assetto quadripolare ¢ alla
base della circolarita creando le forme materiche
degli elementi che sviluppano conseguentemente
I’energia del tempo, e quindi delle stagioni. Il
principio dello zolfo ha una direzione che va dal
basso verso l’alto mentre quello del sale va
dall’alto verso il basso, per anologia il sole (il
padre) ¢ quindi attivante e la luna (la madre) &
ricevente. Attraverso il processo del mercurio
universale innescano la fase del tre, che scatena il
4, la croce. I punti che si determinano, se uniti,
creano la stella a 6 punte, ossia il mercurio dei

22



filosofi. Concetto ripreso spesso da altre litografie
dove vi sono presenti un Re, una Regina e un
Vescovo che celebra delle nozze, o un uomo e una
donna con un gallo o ancora la lamina degli
Amanti dei tarocchi, il cui significato per analogia
si riconduce alle cosiddette Nozze Alchemiche.

Comprendiamo cosi che gli elementi non

sono veri e propri esseri, bensi trasformazioni
cicliche o stati della materia. La Terra
rappresenta il solido, I’Acqua il liquido, I’Aria
I’aeriforme e il Fuoco il radiante. Il triangolo ¢ un
prodotto delle tre forze che si generano all’interno
della Unita primordiale, queste tre forze sono i tre
principi. Questi tre principi sono il cuore pulsante
dietro alla materia-cerchio, sono I'energia che da
vita e quindi movimento. Il movimento-vita si
palesa con un mutamento quadripolare che
vitalizza quella materia viva che viene
rappresentata dalla croce. Sono i tre principi il
motore della materia, senza di essi la materia
rimane senza qualita. Motivo per cui la

23



rappresentazione degli elementi ¢ simboleggiata
dai triangoli e non dai quadrati.

Riassumendo, le forme presenti nel globo
alato del Rebis sono il cerchio, il triangolo, la
croce e il quadrato e queste figure sono in
relazione tra loro, ma non sono la stessa cosa. Il
quadrato, a differenza della Croce, & una figura
chiusa e quindi rappresenta una materia che é
stata lavorata. Non & piu una materia
«primordiale», bensi una materia che ha subito un
processo organizzativo. Infatti, la pietra filosofale
¢ rappresentata proprio da un quadrato con una
croce che lo sovrasta. Nella simbologia alchemica,
il cerchio indica la materia primordiale, il
quadrato indica invece la materia che ha subito un
processo organizzativo. Con 'aggiunta della croce
si ottengono altri due simboli: il cerchio con la
croce sopra, anche simbolo dell’antimonio,
rappresenta la terra; il quadrato con sopra la
croce simboleggia la pietra filosofale o quel
processo che molti chiamano cielo terrestre o
ancora quadratura del cerchio. A livello simbolico,
il cerchio rappresenta il cielo e il quadrato
rappresenta la terra. La frase «quando il cielo si fa
terra» indica quel lavoro attraverso il compasso e
la squadra con il quale al cerchio si é riusciti a
dare angoli: I'area del cerchio risultera uguale a
quella del quadrato, nel 1V principio della Tavola
Smeraldina troviamo: «Il padre di ogni telesma, di
tutto il mondo é qui. La sua forza é intera se essa ¢
convertita in terra». Visti 1 simboli base, che
creano poi la maggior parte dei glifi piu

24



importanti in Alchimia, cerchiamo di estrapolare
alcuni significati che questi nascondono.

© ¢ O 0 J 2 h

010 argento mercurio rame ferro stagno plombo
(Sole) (Luna) (Mercurio) (Venere) (Marte) (Glove) (Saturno)

I simboli dei metalli-pianeti in alchimia
identificano diverse qualita della luce e i loro glifi
sono costruiti dall’'unione della croce, del sole e/o
della luna e difatti la stessa colorazione dei metalli
¢ diversa, dove & presente la luna i metalli
risultano bianchi, dove & presente il sole i metalli
risultano colorati. Laddove la croce & sopra, essa
indica un processo alchemico completato, invece
se ¢ sotto indica un processo che deve completarsi.
Oswald Wirth nel suo trattato Il simbolismo
Ermetico spiega accuratamente queste qualita
diverse e di come i simboli planetari vengono
composti. Il glifo del Mercurio & ottenuto dal
simbolo del sole, coronato dalla luna, e con una
croce alla base; il glifo di Venere ¢ ottenuto dal
simbolo del sole con sotto la croce; quello di Marte
con il sole e la croce sopra; il glifo di Giove &
ottenuto dal simbolo della luna e della croce sotto
e quello di Saturno possiede una croce sopra e una
luna sotto.

25



Tutte queste osservazioni fatte permettono
di ammirare meglio come Basilio Valentino nel
suo Rebis, abbia voluto trasmettere un significato
piu profondo rispetto a quelli che solitamente
siamo abituati a mettere in evidenza. Quel
mercurio universale identificato con il caos del
drago e che in termini cabalistici nella bibbia &
associato alla figura del Leviatano, se non
organizzato non permette ’evoluzione e anzi ne
divora tutto. Con il Rebis risulta chiaro come il
Mercurio universale debba essere la base per
arrivare al Mercurio filosofico.

L’essere presente nel Rebis ha un corpo e due
teste, una maschile e una femminile, e sopra le
loro teste & presente un mercurio radiante. In una
mano nel lato maschile tiene il compasso, ossia il
cerchio, quindi il cielo e accanto i pianeti solari,
Marte e Venere. Nell’altra mano nel lato
femminile la squadra, ossia il quadrato, quindi la
terra e accanto i pianeti lunari, Giove e Saturno.
Posizioni queste dei pianeti che sembrerebbero
invertiti ma che in realta sono il frutto di una
unione perfetta di diverse polarita. Il Rebis, visto
nella sua interezza, esprime il raggiungimento del
quarto principio della completezza, ossia il dieci
che ritorna all’'uno. Per analogia il bollo
Martinista con quei suoi due triangoli, uno ad
identificare la materia e ’altro lo spirito, segnate
da una croce che parte dal centro delimitate da un
cerchio nella loro interezza con il tetragramma e

26



al centro la Shin mostrano il raggiungimento di
uno stato di salvezza che unisce principio di
oscurita e di luce attraverso una via che collega
noi al Divino per raggiungere quella unita tanto
ambita.

Danzele A::1::
Loggia Raphael Sanat

Collina di Palermo

27



I sette Arcangeli secondo Alessandro Conte di

Cagliostro
(di Avatar S:::1:::1:::)

La lettura della vita e delle opere del grande Mago
ed Alchimista palermitano Giuseppe Balsamo
meglio conosciuto come Alessandro Conte di
Cagliostro ci porta ad affrontare un episodio
relativo all'ultimo periodo della sua vita terrena
allorquando, prigioniero dell'inespugnabile
fortezza di San Leo, si rivolse agli Arcangeli per
avere un contatto con I'Onnipotente.

Questo episodio ¢ l'ennesima testimonianza di
quanto misterioso ed affascinante sia 1' argomento
che tratta di questi esseri di puro spirito, di cui
ancora non abbiamo certezza su c¢i0 che
veramente siano.

Gli Angeli occupano un posto d’onore tra le figure
incorporee nell’ambito delle religioni Abramitiche
( e non soltanto) perché costituiscono il trait d’
unton tra uomo e Divino.

Spesso hanno compiti di protezione, altre volte
mansioni di messaggero, possono essere giustizieri,
tentatori, vendicatori, custodi e veggenti tanto da
rappresentare per i ricercatori vere e proprie fonti
inesauribili di studio, genericamente chiamate
Angelologia e Demonologia a seconda da quale
punto di vista si osservi e giudichi il loro operato.
Tra queste forme eteree ed indefinibili gli
Arcangeli sono quelle che piu intrigano da un
punto di vista esoterico ed occulto, riservando a

28



queste ultime due definizioni la loro giusta
collocazione e lasciando a chi legge, l'ovvia
distinzione che esiste tra i due termini, molto
spesso ambigui e considerati erroneamente
sinonimi.

Le informazioni su tali esseri spirituali risalgono a
lontanissimi e imprecisati tempi visto che ne
troviamo traccia addirittura nel Libro di Enoch ,
nella Bibbia Greca ( la Septuaginta) fino ai testi
apocrifi dei primi secoli dopo la nascita di Cristo.
Queste realta trascendenti sono collegate alla
storia delle tradizioni popolari ed in misura
minore alle verita religiose tanto che la loro
disposizione nei Cori celesti non sempre ¢ identica
in tutte le rappresentazioni figurate o nei rituali.
La stessa vicinanza alla Divinita, quasi
simbiotica, spesse volte viene messa in discussione
fino a suscitare nascostamente e con profilo
sacrilego il sospetto , di chiaro stampo
gnostico-cabalistico, che quelli che vengono
definiti “Attribuiti di Dio” altro non sono che le
Sue stesse Emanazioni.

Ad onore del vero finora non credo ci sia univocita
di classificazione ed inquadramento in virtu degli
influssi che folclore, dogmi e credenze riversano
sulla valutazione del loro compiuto. Si parla di
Arcangeli nella Chiesa Ortodossa, tra gli ebrei
Rabbinici e Cabalisti, nell’ Islam e perfino in
alcune religioni Orientali anche se molti sono i
nomi con i quali vengono appellate le stesse
entita.

29



Perfino la Chiesa Cattolica, se da un canto
riconosce ufficialmente come Arcangeli solo
Michele Gabriele e Raffaele e tutto al piu Uriel,
dall’ altro non ne esclude ulteriori presenza ,
lasciando ampia liberta alle professioni di Fede e
culto.

E’ proprio la presunta interscambiabilita dell’
agire, della provenienza, della funzione e dei titoli
utilizzati che genera confusione ed equivoco,
pertanto chi scrive e tratta questi argomenti
dovra essere in possesso di un notevole bagaglio
culturale sulle arcane materie misteriche, allo
scopo di trasmettere efficacemente il contenuto
del messaggio segreto che vuol passare, altrimenti
verra considerato dal mondo profano un folle
visionario. E’quanto accadde a Giuseppe
Balsamo, troppo frettolosamente giudicato,
durante il suo “soggiorno” a San Leo, insano di
mente e posseduto dal “Maligno” per aver
“imbrattato” 1 muri della cella con i nomi di
Anael, Urtel, Gabriel, Michael, Rafael, Anachiel,
Zadiachiel.

Fu tacciato per tale colpa di essere un seguace del
Demonio, per aver profanato i Sette Santt Nomi
inserendoli in maniera irriverente in un contesto
occulto dove, autoproclamandosi fondatore di un
Ordine esecrabile (Rito Egizio), invocava la
salvezza della propria anima affidandosi alla
Madonna e perpetrando cosi ulteriormente il
sacrilegio che lo aveva condotto alla prigionia a
vita.

30



L’immediata cancellazione del messaggio redatto
sulle pareti della segreta da parte dei responsabili
della fortezza, testimonio la soppressione di un
tentativo di eresia che la Chiesa avrebbe mal
digerito e sopportato se I’eco di quella nota avesse
travalicato le robuste mura della rocca.

Ma chi sono questi Arcangeli ? Quali peculiarita e
funzioni hanno ?

Dai libri Profetici, dalla Bibbia e dalla tradizione
Ebraico-Giudaica questi “Esseri” rappresentano
creature celestiali vicine ed In sintonia con Dio.
Sono i sette spiriti dell’Apocalisse di Giovanni, i
sette occhi della Divinita, le sette braccia della
Menorah, i sette pianeti, le sette Sephire inferiori,
1 sette giorni della settimana, ma soprattutto per i
Cristiani sono i sette Principi che stanno a capo
degli Angeli perché hanno incarichi, operosita,
capacita e competenze particolari di cui, la piu
importante e gratificante ¢ quella di stare da
vicino a Dio e di manifestarne le caratteristiche.

I loro nomi, a parte quelli di Raffaele Gabriele e
Michele,come gia scritto, non sempre li troviamo
uguali nelle diverse rappresentazioni ma
I'importante é che in qualunque modo si chiamino
non modifichino le caratteristiche delle loro
funzioni e realizzino la strettissima cerchia dei
cosiddetti Angeli “Eletti”.

Ma realmente cosa rappresentarono per Cagliostro
i sette Arcangeli e perché li cito? Ribadiamo
ancora una volta che Palermo € una delle citta piu
esoteriche al mondo soprattutto per quanto di
nascosto ai piu ¢ conservato tra le profonde pieghe

31



della sua millenaria storia. Leggende popolari e
tradizioni costituiscono i messaggi segreti che
riemergono dal passato come verita celate e non
visibili ad occhi inesperti. Tra di esse citiamo
quella che ha attinenza con la storia di Cagliostro.
Poco piu di due secoli prima della nascita di
Giuseppe Balsamo e precisamente nel 1516 nella
Chiesa di S. Angelo ubicata nei pressi della
Cattedrale di Palermo, durante le prove del Coro
diretto da Padre Antonio Lo Duca apparvero agli
occhi di Mons. Tommaso Belloroso che stava
assistendo alle prove, alcuni frammenti di
immagini sacre coperte dall’intonaco murale. La
scoperta attivo la Curia ad iniziare delle opere di
ristrutturazione e restauro che ben presto
portarono alla luce dei meravigliosi affreschi
disposti su tre differenti assetti.

I1 primo riproduceva la Creazione del Mondo con
alcuni Angeli tra cui Lucifero non ancora
demonizzato e San Michele innanzi al trono di
Dio. 1l secondo mostrava il trionfo di San Michele
su Lucifero , I’ allontanamento di Eva e Adamo
dal Paradiso Terrestre, Abramo in ginocchio
davanti tre Angeli e poi mentre serviva loro un
banchetto. Il terzo raffigurava i Sette Arcangeli
con 1 loro nomi e simboli con al centro Michael che
calpesta il Drago. Quindi da wuna parte
ordinatamente erano rappresentati Gabriel con
specchio di diaspro e torcia fiammeggiante,
Barachiel che distribuisce rose ed infine Uriel con
spada e torcia infiammata. Dall’altro lato:
Raphael che porta un vasetto di medicinali;

32



Jeudiel che tiene corona e flagello ed in ultimo
Sealtiel raccolto in preghiera.

Dal momento del ritrovamento, si scateno da
parte del Sacerdote Antonio Lo Duca una crociata
in favore del Culto di queste immagini che ebbe un
incredibile seguito fino ad arrivare a cuore del
Vaticano stimolando Papa, Vescovi ,Cardinali e
perfino i Gesuiti. Tantissime altre Chiese in Italia
propongono I’ immagine sacra dei Sette Arcangeli
ma a tutt’oggi a Palermo ne vige grande
venerazione.

Le preghiere a loro dedicate sono vere e proprie
invocazioni utilizzate talvolta come esorcismi.
Una delle piu antiche recita:

“0 gloriost Sette Arcangeli che siete come sette
lampade che ardono dinanzi al Trono dell’ Altissimo
e a cui ¢ affidata la nostra tutela, liberateci da ogni
male, allontanate da noi [lazione di Satana,
implorate Dio misericordioso per noi e fate che
possiamo un giorno contemplarlo eternamente
tnsieme a voi. Amen.”.

Tralasciando l’aspetto Cristiano sulla devozione
agli Arcangeli, concentriamo I’attenzione su
quello che sta veramente dietro ad essi e traiamo
le giuste conclusioni del perché Alessandro Conte
di Cagliostro li evoco scrivendo i loro nomi sul
muro della prigione.

Sull’interpretazione relativa ad essi in chiave
gnostico-esoterica si potrebbero scrivere infinite
pagine visto che costituiscono oggi, cosi come in
passato, materia di studio per le tante discipline
misteriche. Esaminarle in dettaglio

33



significherebbe trattare un infinito argomento che
andrebbe oltre le peculiarita del presente libro.
Tuttavia ¢ doveroso focalizzare gli aspetti che
caratterizzano la loro essenza aldila della natura
angelica attraverso la tabella riepilogativa che
segue. KEssa tiene conto, per quanto riguarda i
riferimenti astrali, al sistema tolemaico secondo il
quale 1 cinque pianeti (Mercurio, Venere,
Marte,Giove e Saturno) piu il Sole e la Luna
ruotano con moto uniforme attorno alla terra.

Da questo schema, che deve essere considerato
incompleto  perché mancante di ulteriori
manifestazioni arcangeliche che allargherebbero a
dismisura la trattazione, si evince la complessita
della struttura spirituale di queste creature fuori
dall’ordinario che hanno la prerogativa di
trasferirsi dalla dimensione cosmico-incorporea a
quella profano-materiale trasmutando la loro
natura e rivelando all’'umanita le proprieta della
forza Divina.

Due le maniere per risvegliarli e per richiamare la
loro attenzione : la preghiera e I’evocazione.

La preghiera ¢ il modo piu semplice ed immediato
per rivolgersi al Sacro che si concretizza con il
lodare, il chiedere, il ringraziare, il santificare e
cosl via : essa € una invocazione.

L’evocazione al contrario ¢ qualcosa di
particolarmente complesso che utilizza delle
pratiche medianiche non comuni per ridestare
elementi incorporei non appartenenti al mondo
visibile che ci circonda con cui siamo abituati a

34



confrontarci. Dovra essere ossequiosa rispettosa
ed umile affinché non venga a disturbare o
suscitare 'irritabilita degli spiriti richiamati, che
altrimenti potrebbero indisporsi fino a replicare
alla richiesta in modo violento.

Rimanendo confinati alla sola definizione dei
termini possiamo concludere che gli Arcangeli
dispongono della facolta di essere invocati ed
evocati e pertanto, riferendoci a quanto scritto sul
muro della cella da Cagliostro, ci chiediamo se
fosse stata sua intenzione supplicarli o risvegliarli.
In grado di praticare qualunque tipo di Magia,
Bianca, Nera, Rossa e cosi via, Giuseppe Balsamo
nel silenzio della sua prigione evoco gli Arcangeli
per preparare la sua evasione da quell’ iniquo
luogo in duplice maniera : o con il loro aiuto
materialmente eludendo la severissima custodia a
lui dedicata oppure liberando lo spirito prima che
il corpo potesse andare incontro a disgregazione.
L’avere inserito 1 sette nomi nel contesto di una
“raccomandazione” alla Vergine Maria ci fa capire
come volesse servirsi degli Arcangeli per liberare
se stesso.

Ecco allora rivolgersi in prima persona all’

Onnipotente utilizzando in progressione i suoi

“Attributi” distribuiti in ciascuna arcangelica
RN

entita celeste.

35



Pertanto pronunciando Anael, Uriel, Gabriel,
Michael, Rafael, Anachiel, Zadiachiel ottenne una
evocazione magica cui il significato occulto
corrisponde alla frase “Con la tua potenza Dio
infiamma chi é come te , guarisci e benedici
chi ti loda e comunica con te “ .

E’ I' autocelebrazione di se stesso lanciato verso le
piu alte dimensioni dell’ apprendimento e della
consapevolezza tanto da candidarlo alla fusione
mistica con la Sophia per affrancare la sua anima
dalle misere spoglie mortali ed acquisire una
nuova natura soprannaturale. Forse il tentativo
estremo di redimere e riscattare un’ingiustizia che
volutamente la  Chiesa aveva perpetrato
trasformando un angelo in demone a
giustificazione del fatto che ogni bene puo
trasformarsi nel suo opposto: il male.

La coscienza di avere capito che 1'Ottavo
Arcangelo fu cacciato dalle sfere celesti, secondo
una tradizione imposta dal Cristianesimo e mai
realmente provata, perché il bagliore che emanava
era paragonabile a quello di Dio, innesco in
Cagliostro la volonta di voler restituire a Lucifero
il posto che gli competeva. Egli non personificava
il male bensi la luce riflessa della Divinita ma I’
offesa gli procuro la condanna della Chiesa che lo
bandi tra gli inferi a capo dei demoni appellandolo
con il soprannome di Satana. Alla stessa maniera
il Vaticano condanno Cagliostro per avere
perseguito durante la sua vita quel cammino

36



iniziatico che lo aveva portato alla Verita, vera
Luce per I'uvomo...

Gli Arcangeli della Cappella Palatina di Palermo

La Cappella Palatina costruita a partire dal 1129
da Ruggero II & una piccola e splendida Basilica
che si trova dentro il Palazzo dei Normanni a
Palermo. Fu ed é uno degli edifici Cristiani piu
belli al mondo, dove é ostentata una ricchissima
simbologia gnostico-esoterica. Non ci
addentreremo nella descrizione delle meravigliose
opere d’arte presenti, ma segnaliamo la visione
della cupola che mostra il Cristo Pantocratore
circondato da otto Arcangeli.

37



Sette sono stati riconosciuti e sono in sequenza
Michael, Gabriel, Uriel, Rafael, Barachiel, Jeudiel
e Sealtiel ma dell’ ottavo nessuna menzione in
quanto mai volutamente identificato.

Ce lo svela Cagliostro: & Lucifero.

Avatar S:::1:::1:::
Loggia Raphael Sanat

Collina di Palermo

38



RAMSES



1 dolore

—_— B

A o parere %yé(e; //;érn}nedze, :
AL UAA r demtiivere i é}/ﬂ?e (ol
/C]rew TTasos, Qf’(do/ m%come'

2offerensa, sempl, Aﬁca/rre

/é.rf(/;ea/j /écl/)?c/j‘l c cagw; a/i? :

L equittao oé/afmomd) /&Mé

e anaty he posione G / a/cowo
74

7 /m/a c//m nasione }zze/z/é/@@

retechire, @A/é@ ere a,,}//f'edde e

gruma/z Xn{-)v@di 18077 com raw
qgolorce

He 2
‘ﬂnf{;w’?ﬁm&ss /n ZEJ//&

e/ﬂom b /mm /0rc//ree; um
(2(1/&& gr a cl lmtﬂ A
w% em‘a Vo /{;n no/; frov“v/ec/e
ﬂjﬁf LRIVERARA) 3 anche ¢
rﬁ e nen soaea/e/ewr& o e o
(/g/ Ja’f/ men @ 7/ n,f"@ &
/Jllo) cdu/&;l%'? 23/71:// d/ uie 0 JN _
_cle con AJ Al mori[ 0;2 /A /%Lw?
- Yenz. / M&?ft B/mna c (4 /;on (%/soms

rcA e, com ﬂ//cwsn / mondo ) hera/ea
Vese a/ ho nllono re d (U4l L

40



@
Y2 /ﬂzrf’UZa ma gaetp I/ a%/mcn/o F1T CoAD
219 mod fiea deffécdine %Me r/sa)%/a,zsfé«ww
7 er\// ne er rasumere b s1at® srmenica.
Da ora At \Aa Aser /mc (eAd ¢ uuan.aa/alé
cmca aL/u 4, aé//a méncd //

1770’2 @ a b come /}?077 v mi ﬂ&fd>€,,
amcan /orc nor Vel /rtszra mdn -
me o (/o e

A
0/@ ID;; fo OAZ ment che wé
ui wmf en e emAnanie, che m:ama
me a,éurz?Lc camm/f’ rla/iAU/ne e ner uaﬁra
4/@/778@ 7, Teqa, acgpa, dria e woco, 2605
rodelz //2 T/u Z %end fldlzv Ipm(
/zlé ol M ml di /eéed oa

i poek an
Wm@ 10 88 e 1ecode-
/?6 /z Cd)rd Zm:‘.u‘:e a/e// ézmanan}c
[C/o che € i basdo é fame c/o che &
vrce VerAd (Ie 7’5’ frma
j raf r/@zurcm ¢ /a facw ;f
z o rz ne cao/o e w/ na/iuu
A a @ Wr\A Cc),dﬁ cf0e nm

J/& e rﬂzﬁf/a CONIAti a emm aé\;/ﬂm.
% e il z/égerar /@/pera ec

ol
%;;;@ e’cf /oorai] \/;)(e/ /(ccf/éz/fnf C)?e,

/93 mm%o Jon & aﬂa/%r fu / o
/@ ce /n u?mne /Sa;fﬂ;;za g/'

41



-3

'sc/amam e g windy &/61 /aée /9!0 a.Jam

] d//d Yonokerds broteaca /mé duts
LM 16 non ddbfTs ok mehine e4 ;C’?l
/e raondll o di casta

Anlsnio . (Hawlro Mor. - ) :

C(uf»]é; /rewe e ni chrd:‘: Fij /m/o ne
aé//l;u/«a Aton ﬁ} 2 4 tpdlacambis

ju blare wmmad o nel {a'l IZ o
/// /sc&mé/ bye n nfra Fessionre
D 4 Znte emd ncm fmana mwg

Avv'rc oin e urd /mc’ /
714%0 //Zzymrone e pidle Jre / gfi
/o 1

10V /f? Lta’h)%,é

/bm;gwen /ﬂumer & fecti 7&«:/
Kama, Se‘?imferc)' WAV Awmon

42



Sezione Seconda

Le pagine delle corrispondenze

La Natura ¢ un Tempio t raggi del sole sono pilastri
che si lascian fuggire a volte confuse parole;
I’to non é che un viandante perso nella foresta
che di lut st nutre e lo nutre con simboli
dagli occhi familiart e sensuali; profumi, colort,
suoni in echi lunghi e lontane si confondono
it rami prendono forma di corpt voluttuosi nelle

tenebre, nella notte sussulta il chiarore dell’ignoto.

Irrompono talora profumsi freschi dove la morte
s’insinua con suoni dolct, verdi come praterie
in un autunno che prelude I’inverno
e per putrefazione li trasforma in altri suoni corrotti
estate di ricchezza languida e trionfante
per Ueffimero canto dei senst dell'anima
gli smarrimentt, i lunght rapimenti,
estast di primavera, promesse non mantenute

d’eternita che tuttavia s’intuisce e ci uccide.

43



I klesa, ovvero le afflizioni

di Incognito

[Repetita]

Sadhana significa discepolato. I Discepolo ¢
colui che pratica correttamente
I’Insegnamento. La prima regola ¢ praticare
per praticare, senza attenzione per 1 frutti
dell’azione.

Ma praticare incontra degli ostacoli. Questi
ostacoli hanno come matrice la paura e
condizionano la nostra vita quotidiana, spesso
senza che ce ne rendiamo conto.

Se la mente ¢ calma gli ostacoli non hanno
presa. Ma se 1 nostri pensieri sono agitati,
queste afflizioni diventano piu presenti e
insistenti.

44



Le cause della sofferenza si manifestano con
emozioni negative e producono tristezza,
depressione, ansia e fobie.

Prendere consapevolezza di quali sono i nostri
ostacoli, affrontandoli con curiosita
intellettuale e rinunciando alla critica ¢ 1l
lavoro da fare.

Vediamo nel dettaglio 1 5 Klesha, gli ostacoli
nella pratica dello yoga, 1 “nodi della mente”:

Avidya, persistenza nell’errata
comprensione

Asmita, illusione dell’Ego

Raga, attaccamento

Dvesa, avversione

Abhinivesha I’attaccamento alla vita e
conseguente terrore della morte.

45



Sezione Terza

Le parole dev Maestri Passati

46



APOCALISSE
di Bent Parodi!

! Bent Parodi & stato un importante portatore della fiaccola
della Tradizione, rivestendo 7ruoli di vertice mnelle
organizzazioni iniziatiche occidentali, riferimento per la
Sicilia. Nei ruoli istituzionali, & stato presidente dell’Ordine
dei Giornalisti siciliano e Presidente della Fondazione
Piccolo di Calanovella. Tra le sue opera spicca Il Principe
Mago.

47



Apocalisse

articolo di Bent Parodt, su concessione della moglie

Anna Maria Corradini

L’Apocalisse non ¢ solo Dabar, ovvero Parola di
Dio che si rivela nell’ultimo giorno dell’escatologia

cristiana.

Essa ¢, piuttosto, il dramma simbolico dell’anima
che - alfine - si riunifica con lo Spirito universale: o
- per dirla col linguaggio induista - segna il
momento della definitiva reintegrazione dell’ Atman
nel Brahman, del Divino che € nell'uvomo col Divino
che ¢é nell'universo e oltre di esso, al di la della

manifestazione.

48



Soprattutto 1'Apocalisse non ¢ un'apocalisse, nel
senso banale e moderno del termine: il testo
attribuito all'apostolo Giovanni non allude alla
distruzione del mondo, bensi alla ‘fine d’un
mondo’, destinato a realizzarsi in un tempo che non

¢ quello della storia, ma propriamente metacronico.

L’equivoco ingenuo d'un annuncio di olocausto ha
salde spiegazioni culturali e confessionali; tuttavia €

infondato.

Sempre piu numerosi, gli storici delle religioni
hanno chiarito, con un complesso lavoro di esegesi
testuale, la vera natura del testo apocalittico che ¢ di

palingenesi spirituale.

Mario Bacchiega (I mostri dell'Apocalisse) ¢ andato
oltre affermando che la rappresentazione giovannea
consiste di fatto in un rituale iniziatico, utilizzato
come tale dalle primitive comunita cristiane di

Padmos.

49



La tesi, per quanto ardita all'apparenza, ¢ suffragata
dalla struttura originaria della Chiesa di chiara
impronta esoterica (che altro ¢ il battesimo se non

una forma di iniziazione, per eccellenza?).

Molti  indizi confermano l'interpretazione
storico-religiosa: il cristianesimo dei primordi aveva

i suoi ‘riti di passaggio’, le sue prove simboliche.

Solo a partire dal IV secolo si trasformo in
confessione essoterica, occultando le radici
iniziatiche. Il processo che ne avrebbe fatto una
religione nel senso odierno del termine non fu
indolore: tutta la letteratura gnostica (e gnosi

significa conoscenza occulta) venne spazzata via.

V’erano altre Apocalissi circolanti nella comunita
dei fedeli, attribuite a Pietro, Giacomo, Paolo ed
una persino al primo uomo della Genesi, Adamo (!).
La furia libellicida dei vescovi, divisi dalle grandi
diatribe cristologiche del tardo impero, si abbatté su
questi testi. E oggi non ne avremmo notizia alcuna
se non fossero intervenuti 1 fortunati ritrovamenti di

Nag Hammadi, che hanno

50



restituito alla luce anche la serie dei Vangeli apocrifi
perché gnostici anch’essi. La scelta definitiva dei
testi canonici non fu semplice, bensi operazione
graduale e sofferta. Sappiamo che gli scritti
attribuiti a Giovanni (sia il IV Vangelo che
I'Apocalisse) vennero accolti solo con riluttanza nel
corpus dei libri sacri, considerati come reale
espressione della Parola di Dio. Gli ¢ che anche
Giovanni era in forte odore di gnosi... E la Chiesa
aveva una straordinaria urgenza di sbarazzarsi della
sua matrice esoterica, dal momento che si avviava a

divenire religione di massa.

Cosi I’Apocalisse di Giovanni ¢ oggi l'unico testo

escatologico col crisma della legittimita dottrinale.

Per duemila anni, nella generale credenza, ha
preannunciato il ‘giorno del giudizio’, il ritorno di
Cristo nella veste di magistrato insindacabile e

inflessibile, chiamato ad una sentenza inappellabile

51



verso tutte le creature risorte con i loro corpi.
Questo riordinamento finale, preceduto dalle gesta
inaudite dell'Anticristo, dall'apparizione di orridi
mostri, avrebbe un che di terrifico: sarebbe un

olocausto violento, nell'interpretazione comune.

E I’errore storico della esegesi letterale; forma ed
evento non corrispondono in ambito mitico, che ¢
quello proprio del terreno

escatologico-millenaristico.

52



L'Apocalisse giovannea ¢ apokalypsis, ovvero
rivelazione. Piu precisamente ¢ dis-celamento (in
greco kalyptein vuol dire nascondere, velare), non
distruzione, dunque, bensi trasparenza riattualizzata,
il ristabilimento della verita universa. E questo il
senso vero dell'immagine apocalittica. L’analisi
semantica conferma l'equazione
disvelamento-verita: infatti, ’apokalyptein ¢ dello
stesso ordine dell’aletheia, identico il valore
radicale che allude al dissolversi delle tenebre che
impediscono il chiarore della verita allo spirito
individuale, costretto nell'illusione della separatezza

dal Divino universale.

E proprio il kalyptein, come il Maya indu, a
nascondere la realta all’lo individuato, fornendogli
I’illusione d’una vita staccata dal contesto
dell’ Assoluto, di una fittizia autonomia nella quale
consiste il mito del ‘peccato originale’, della caduta

edenica.

53



I mostri dell'Apocalisse non sono che i mostri della
nostra psiche tormentata dalla perdita del centro:
raffigurazioni oniriche e sostegno dell'illusorieta del
nostro esserci-al-mondo quali soggetto scisso

dall'oggetto.

Tale ¢ il processo della rappresentazione sensoria
nell’universo mayico dei fenomeni: la vita ¢ un
sogno, il sogno ¢ una vita. «Siamo fatti della
sostanza dei sogni, ¢ la nostra breve vita ¢ tutta
cinta dal sonnoy, dice il Prospero di Shakespeare. E
gia molto tempo prima il saggio Pindaro aveva
ammonito che «l’uomo non ¢ che il sogno di
un’ombra». L’Apocalisse, propriamente, tramite la
forza suggestiva e terrifica dei suoi mostri
rappresenta l'attimo a-temporale in cui il piano

dell’Essere si riconcilia con quello del divenire,

fattosi cosciente della sua inconsistenza ontologica.

54



I simboli apocalittici sono upaya, cio¢ supporti al
risveglio dell’'umano nel Divino. Non si tratta di una
‘esplosione’ metapsicologica, bensi di una vera e
propria ‘implosione’, un nuovo big-bang di natura
spirituale  interamente rivolto all’interno  di
ciascuno. La verita, infatti, € racchiusa nell’intimo;
in un «granello di senape» riposto nel cuore si cela
I’anello di congiunzione fra relativo ed Assoluto.
«Tutto ¢ dentro», affermava Plotino. Poco piu tardi
gli fece eco Sant’Agostino: «Non andar fuori, ma
torna in te stesso. Nell’'uomo interiore abita la
veritay. E’ I’insegnamento intemporale di tutta la
Tradizione sapienziale, che 1’Apocalisse adombra:
la rivelazione dell’Essere che si annuncia come
I’illuminazione escatologica, dunque conclusiva.
Ma [D’ontofania si dispiega essenzialmente come
ideofania, il «mostrarsi dell’idea-visione». Questo
appalesarsi, che ¢ in realtda appercezione
trascendentale, giustifica 1’apparente paradosso
buddhista, secondo il quale il Nirvana corrisponde

al samsara perché la liberazione ¢ attuabile nella

stessa prigionia dei fenomeni, del mondo illusorio e

55



doloroso per la sua indicazione di separatezza.

Abbiamo una freccia al nostro arco ed ¢ ’arma del
pensiero sintetico, unitivo («Del nome I’arco ¢ la

vitay, ricordate 1’enigma di Eraclito?).

Accanto alla dominazione del mondo mediante la
magia della stessa Maya e la figurazione
mitopoietica, c¢’¢ la dominazione per mezzo del
pensiero, la discriminazione fra Sé e non-Sé
dell'advaita-Vedanta di Shamkara: il pensiero ¢ una
delle potenze dell’essere, nelle quali il destino si
stacca da se stesso; ¢ la potenza dell'essere. Ma la
parola pensiero, da sé sola, non caratterizza a
sufficienza il processo di liberazione o realizzazione
spirituale che qui ci interessa. Infatti, le posizioni
magica e mitica, creando figure, presuppongono
anch’esse un pensiero. Il Sacro ¢ una dimensione
onnicomprensiva, che all’apparenza ci appare come
paradossale, con un carattere ambiguo di attrazione
e repulsione che evidenziano il fascinans e il
tremendum del Numinoso espresso dal Mysterium

originario.

56



L’ Apocalisse-rivelazione, tramite le sue
figure-oniriche, ci dice che il ‘dis-velamento’ della
verita cristica si realizza col meccanismo catartico

della sua rappresentazione terribile, da incubo.

Come gia per il Nirvana-samsara, si da equazione

fra sogno e realta nel suo farsi a-storico.

Avvertiva Gerardus van der Leeuw (Fenomenologia

della religione):

Dobbiamo riconoscere, anche fuori della posizione
magica, la coscienza della realta che si fa valere in
questo modo. Il sogno si distingue dalla coscienza
sveglia in tre punti: 1) II pilastro protettore della
coscienza sveglia, tensione fra soggetto e oggetto,
sparisce. 2) II sogno dispone gli avvenimenti in
modo asintattico, rispetto alla coscienza sveglia; ha
una ‘struttura diffusa’, le sue immagini si
raggruppano secondo I'emotivita del soggetto,
secondo 1 suoi timori e desideri. 3) II mondo del
sogno resta severamente chiuso alla realta diurna; ¢

un mondo mitico, non ha né passato né avvenire.

57



La  purificazione preliminare al risveglio
dell’ Apocalisse-rivelazione non puo prescindere dal
travaglio onirico del tremendum suggerito dal
rincorrersi dei mostri. Ciascuno di essi € ben piu
d’una metafora allusiva; costituisce, propriamente,
il passaggio rituale d'una prova iniziatica, che si

svolge simbolicamente all'interno della coscienza.

L’Apocalisse di San Giovanni, come si diceva
all’inizio, ¢ il dramma simbolico dell’anima che
aspira a volatizzarsi in spirito, secondo il

procedimento alchemico del solve.

58



Questa tensione escatologica, di ordine metastorico,
¢ realmente il Dabar, la Parola di Dio: ¢ la ‘grande
Iniziazione’. E’ verbo efficiente, detto e valido una
volta e per sempre. E* mito esemplare (¢ mythos
significa, difatti, parola), perché inteso alla
rigenerazione  universale e non  parziale,
all'instaurarsi dell'ordine definitivo dell’ Assoluto
con la coscienza cristica. E il mito altro non ¢ che la
Parola stessa, «una parola pronunciata, che
ripetendosi possiede la potenza decisiva» (Van der
Leeuw, op. cit.). Il mito vivo si pone parallelamente
alla celebrazione; ¢ esso stesso una celebrazione,
senza il rito cui ¢ strettamente affine ¢ destinato a
degradarsi in lettera morta. Quando sia sentito come
annuncio in azione, il mito ¢ una realtd presente e

vissuta, pura attualita permanente.

L’Apocalisse ¢ la  dichiarazione ripetuta
dell'avvenimento potente  per  eccellenza,
I’apocatastasi o ‘rivolgimento’ conclusivo della

realta universale nell’Immanifesto.

59



Ma se la parola mitica - come ricordava ancora Van
der Leeuw - decide della vita, questa non dev’essere
identificata con la realta ordinaria, la quale, essendo
ricevuta, non abbisogna di decisione. Il mito non
riceve nulla, celebra la realta, ne fa quel che vuole,
ne dispone secondo le proprie leggi. Basti un
esempio: sopprime il tempo. Il mito prende
I’avvenimento esemplare e lo incorpora al proprio
dominio, ove diventa eterno e si produce ora e

sempre; agisce tipicamente.

Quel che in natura avviene ogni giorno, ad esempio

il sorgere del sole, nel mito avviene una volta sola.

Posta 1’equivalenza fra mito e rito, conviene
ricordare la brillante definizione dell'etnologo
Malinowski: «Il rito ¢ la resurrezione celebrativa
della realta primordiale». E che altro & I'Apocalisse
giovannea nella concezione cristiana se non mitica

resurrezione dei corpi e giudizio ontologico?

Mutato il linguaggio, la Tradizione (o philosophia

perennis) si riafferma in ogni tempo.

60



L’Apocalisse ricorda strettamente la psicostasia nel
tribunale egizio di Osiride: anche qui non manca il
mostro terribile, pronto ad annichilire 1’anima del
defunto. Questi, se assolto, veniva dichiarato
Maa-Kheru, «giusto di voce», o, piuttosto, «colui
che ha la giusta modulazione (creativa) della voce».
Il giustificato era destinato alla solarizzazione
eterna, fattosi uno col suo Principio; gli altri, gli
abietti, erano condannati alla distruzione ad opera

del mostro poliforme.

Il tema ¢ costantemente presente nella religiosita
d’ogni tempo e luogo; la storia comparata delle
religioni ha piu volte affermato la struttura iniziatica
della ‘prova del giudizio’ col relativo corollario di

mostri e guadi.

Mito ontico per definizione, I’ Apocalisse giovannea

si ricollega a tutto un filone antichissimo:

61



I’éschaton. L’ultimita lega 1’uomo al suo principio,
alfa ed omega si ricongiungono nel cerchio
Assoluto-relativo. Tale ¢& la rivelazione, il
significato ultimo dell’apokalyptein: 1 molteplici
tornano all’Uno, gli enti alla fonte dell’unica
Esistenza, che discese dall'Essere. Le creature
cessano la loro peregrinazione nel tempo
escatologico: non v’¢ piu scelta individuale perché
I’Assoluto chiama a raccolta tutta la sua
manifestazione, il ‘giorno di Brahman’ sfuma nella

‘notte di Brahman’.

Tutto si ‘dis-vela’; ’apokalypsis rende evidente la
verita intera dell’alétheia, la quale ¢, anzitutto, la
fine dell’oblio tenebroso, la rimemorazione
dell’origine divina di cui s’era perduta la
consapevolezza. Simboli, immagini mitiche a
null'altro alludono: [D’apocalittica si risolve in

autocoscienza. E il circolo € conchiuso.

62



Del ritmo e della meditazione.

The seven major Vedic metres’

- Syllable structure Mo. of versest! Examples[“l
Gayatri 888 2447 Rigveda 7.1.1-30, 8.2.14%
Usnih 8812 3 Rigveda 1.8.23-26/%]
Anustubh 8888 855 Rigveda 8.69.7-16, 10.136.71]
Brhati 38128 181 Rigveda 5.1.36, 3.9.1-8%%]
Pankti 8888+8 312 Rigveda 1.80-82 %
Tristubh 111111 4253 Rigveda 4.50 4, 7.3.1-1211%
Jagatl 12121212 1318 Rigveda 1.51.13, 9.110.4-12("
Sanskrit . Greek
Weight | Symbol Style .
prosody equivalent
L-L-L uuu da|da|da Tribrach
H-H-H | ——— || DUM | DUM | DUM Molossus
L-H-L | u—u da | DUM | da Amphibrach
H-L-H | —u— || DUM | da | DUM Cretic
H-L-L | —uu DUM | da | da Dactyl
L-L-H | uu— da | da | DUM Anapaest
L-H-H | u—— || da| DUM | DUM Bacchius
H-H-L | ——u || DUM | DUM | da Antibacchius

63




I principali versi della metrica greca

| principali versi della metrica greca sono:

* esametro

* pentametro

« distico elegiaco
= trimetro giambico

Esametro

E formato da sei piedi e presenta il seguente schema:

| i L | Lt s | 15
Nei primi quattro piedi le due sillabe brevi possono essere sostituite da una sillaba lunga (in

teoria anche nel quinto, ma in realta li ci sono quasi sempre due brevi).

La cesura pit frequente & la pentemimera, ma ogni tanto pud capitare di trovare anche
l'eftemimera.

Pentametro

E formato da cinque piedi e presenta il seguente schema:

[ —

o L] L] LOOY Y -

Nei primi due piedi le due sillabe brevi possono essere sostituite da una sillaba lunga.

La cesura € sempre pentemimera.

Distico elegiaco

£ formato dalla successione di un esametro e di un pentametro:

el e Wi [0S Hlo

Reoresi| [ hoerest 1L KLV 1L NP |

Trimetro giambico

E formato da tre metri giambici (un metro giambico equivale a due giambi):

I~

sl |l d ]l

La cesura piu frequente la cesura femminile dopo la terza o la quarta tesi (cioé dopo la
terza o la quarta sillaba breve).

64



65



66



Invitiamo a leggere le parole del Maestro A.U.B.
intorno alla figura di Giacomo Tallone.
In copertina: Ritratto di G. Tallone, olio su tela di

A. Scandurra.

67


https://www.amazon.it/Parole-credente-Antonio-Urz%C3%AC-Brancati/dp/1070939757/

De Stdereum

n o« ” o«

da sidus, “stella”, “costellazione”; sidéréus “sidereo”, “stellato”

composto di de e sidera, desiderio ha un’etimologia che fa
discendere il suo significato letteralmente da “mancanza delle
stelle”: copre uno spettro che va dal senso di bisogno
materiale, mancanza, assenza, per qualificarsi come funzione
di trasformazione della volonta ed elevarsi alla nostalgia della
pienezza dell’essere, all'inattingibilita della verita assoluta.

68


https://www.wordsense.eu/sidus/#Latin

DE SIDEREUM / L’'UOMO DI DESIDERIO ¢ una
rivista di studi filosofici. La parte piu interna del suo
cuore ascende ad una filosofia che si dice unitaria, o
dell’unita. Una filosofia che voglia dirsi tale non puo
serrarsi dietro ’appartenenza ad una corrente o ad una

adesione di indirizzo.

Per essere una Rivista di studi filosofici sull’Unita, non
puo ridursi al bollettino di wuna qualsiasi
organizzazione, ma deve trarre il suo alimento,
lorigine della sua ragion d’essere, da un principio

spirituale.

Compito del Lettore giudicare quanto i risultati si
allontanino dal principio spirituale, e potra farlo tanto
pin  liberamente quanto piu sara capace di
comprendere il contenuto della frase «non giudicare e

non sarat giudicato».

Chi vorra contribuire alla Rivista ¢, in linea di
principio, il benvenuto. Gli articoli dovranno essere
trasferiti in file .doc oppure .odt, accompagnati da una
dichiarazione sul copyright. Le immagini non saranno
pubblicate in assenza di una declaratoria sul copyright
e una didascalia che ne indichi la fonte e le principali
notazioni di provenienza. Resta facolta della
Redazione verificare l’efficiente formattazione dei
testi, nonché valutare la congruita dei contenuti
dell’articolo rispetto agli obiettivi della Rivista,

dunque pubblicarli o meno.

69



La Rivista ha carattere trimestrale, con cadenza

collegata agli Equinozi e ai Solstizi.

Ciascun numero trimestrale viene pubblicato
liberamente come ebook gratuito in conformita agli
scopi etici inerenti la diffusione del pensiero spirituale

per la crescita di ogni essere.

La Redazione si riserva, considerando la qualita dei
materiali pervenuti, di pubblicare edizioni a stampa

degli Annali.

Le attuali possibilita tecnologiche permettono di
presentare interventi non soltanto in formato testo,
ma anche in audio/video. Taluni articoli possono
ricevere questa forma, fermo restando la valutazione
degli standard tecnici e I’approvazione dei contenuti da

parte della Redazione.

Non si restituisce il materiale inviato.

70



n. 36 anno X

Fondatore Antonio Urzi Brancati
Direttore Maurizio Pizzuto
Redazione Davide C. Crimi

Copertina: elaborazione grafica di Carmelo Scarfo

La presente edizione somma i numeri di L’'uomo di desiderio,
pubblicate tipograficamente in proprio, e quelle degli Annali
delle quattro edizioni trimestrali per anno pubblicati sotto il
titolo De Sidereum.

71



La Rivista & articolata in tre parti, cosi come

concepita sin dai suoi esordi.

La Prima Parte, FILOSOFIA DELL'UNIT/L
contiene articoli di contenuto propriamente filosofico,
specialmente  tratti da  quell’approccio  detto
«Martinismo», ai suoi speciali strumenti operativi e
alle idee proprie di questa linea filosofica, con
riferimento al pensiero e all’opera di Martinez de
Pasqually e di Louis Claude de Saint-Martin, fino ad
arrivare alla linea di continuita stabilita da Nikolaj

Roerich con le Scuole dette della Quarta Via.

Non tutto quel che viene detto in filosofia dev’essere
dimostrato. Si predilige tuttavia in ogni pensiero la
verifica delle fonti, ’attendibilita dei riferimenti, la
compiuta fondatezza del pensiero che lo emana. In
questo senso siamo persuasi che la Rivista sia un
insostituibile strumento di conoscenza e di formazione
per i Filosofi d’oggi e di domani. Non intendiamo qui
per «Filosofo» una sorta di sinonimo per “persona di
successo”: il Filosofo, specie nel Martinismo, ¢
chiamato piu esattamente «Filosofo Sconosciuto,
proprio per indicare la sua capacita di essere e restare

impassibile ai desideri del mondo profano.
Questo ascetismo di fondo significa indifferenza a

concetti come “numero di vendite” e “profitti e

perdite”. La porta resta socchiusa affinché chi guarda

72



dall’esterno possa intuire e chi guarda dall’interno

possa ricevere selettivamente.

La Seconda Parte, DELLE CORRISPONDENZE, si
apre infatti a contributi con maggiori gradi di liberta,
accogliendo le arti, con speciale riferimento alla poesia
e alla pittura, nonché alle recensioni inerenti musica,
cinema, performance. Uno sguardo al teatro, inteso in
quanto istanza di rappresentazione degli archetipi
della psicologia del profondo, mantiene un posto

privilegiato in relazione agli interessi della Rivista.

La Terza Parte, LE PAROLE DEI MAESTRI
PASSATI, ¢ rivolta all'attivita di servizio che la
Rivista intende svolgere in rapporto alla vocazione
specifica della filosofia martinista, pubblicando, nel
rispetto dei copyright, brani degli Autori che hanno
segnato la storia letteraria di questo ambito del

pensiero.

73



EXLIBRIS 4
= e

74



