


L’'UOMO DI DESIDERIO

Rivista Ufficiale dellO::E::M::
Ordine Esoterico Martinista

CONTATTI

Sito web
www.ordineesotericomartinista.org
Pagina Facebook

ordine esoterico martinista

n. 30 anno VIII
Equinozio d’Autunno

Fondatore
Antonio Urzi Brancati

Redattore
Maurizio Pizzuto

Coredattore
Carmelo Scarfo

In Copertina

Particolare dell’Autunno da:

“Una maschera per le quattro stagioni”,
Walter Crane (1905-1909), Olio su tela

SOMMARIO

3 L’editoriale di Akhenaton S::I::1::S::G::M::

FILOSOFIA DELLO SPIRITO

5 René Guénon - La mia chiave di lettura
di Aton S::1::1:

15 Niquud - Una parola, un suono
di Ramses

22 1l mio Martinismo - Il lavoro del gruppo,
La recitazione dei salmi
di Avatar S::1::1::

LE PAGINE DELLE CORRISPONDENZE

25 Vita e pensiero dei grandi maestri passati
del Martinismo
a cura di Avatar S::1::1::

43 Tradizione e potenza del non dire - Chi piu
sa meno giudica
di Althotas S+I11

L’ANGOLO DELL’ARMONIA

46 Eraclea Minoa
di Anna Maria Corradini



L’'uomo di desiderio

L’editoriale

equinoctium, aequa nox, rappre-
A senta per l'iniziato simbolica-

mente I'equilibrio raggiunto.
Colui che ¢ entrato nel Tempio, I'T# T+,
deve avere raggiunto l'equilibrio tra le
forze contrapposte della natura e pur-
gato il proprio Essere dalle negativita
che appesantiscono lo spirito, lo con-
fondono, lo conducono verso vie errate

in cui I"Apparente Luce porta confusione

e al buio piu profondo.

Distingue la via Martinista da altre for-
me di iniziazione soltanto virtuale, ché
I'T* 1%, non cerca di fare propri e con-
formare il proprio essere a valori come
Uguaglianza, Fratellanza, Liberta, Tolle-
ranza, perché, pur dovendo gia essere
insiti nel suo Essere, trattasi di valori,
categorie umane: I [*% opera in sinto-
nia con le Leggi dell UNIVERSO che
nulla hanno a che vedere con Morale,

Etica o altro.

Per perseguire questo fine, in una visio-
ne PANENTEISTA, il cammino é lungo
e difficile, in cui non sono ammesse

scorciatoie o distrazioni.

-

I1 Martinista, che si distingue dai Marti-
nezisti, persegue la via del Cuore, con
un duro e costante lavoro giornaliero
attraverso gli strumenti offerti dall’Or-
dine Martinista e sotto la guida dei

Maestri Passati.

I1 Martinista Cerca I'Unione con la pro-
pria Radice Originaria, entro sé stesso
non cerca di comandare le forze ester-
ne, di chiamare a sé il Divino, perché ne
e parte, rifugge riti e operazioni che
acuiscono i Suoi poteri, ma in cui ubria-

cato dal Desiderio di Potenza, perde la
VIA.

Louis Claude de Saint Martin, Nostro
Venerato Maestro, ha indicato nella
pregheria uno dei mezzi attraverso cui
il Martinista deve operare, preghiera
non soltanto come forma di Mantra, ma

espressione profonda del nostro essere,



della nostra ENERGIA: Energia che co-

munica con L’Energia Universale.

La preghiera e la piu potente forma di
energia che possiamo suscitare.

La preghiera e una forza reale, al pari del-
la gravita terrestre.

Alexis Carrel

Dio parla nel silenzio del cuore. Ascoltare
e l'inizio della preghiera.
Madpre Teresa di Calcutta

LY
N
oy

i

LVYTH
I SBUPAANALS,

2 GAS 3
S

CHOX MAH wosth of THE




Filosofia dello spirito

René Guénon. La mia chiave di lettura

di Aton S::1::1::

uesto mio lavoro non vuole

esaminare, vagliare, giudica-

re la figura, la vita, le scelte,
apparentemente profane, di Guenon.
Molti scrittori o articolisti lo hanno fat-
to, alcuni per esaltarlo altri per deni-
grarlo. Di costoro non voglio occuparmi
se non per comunicare una mia impres-
sione. Sia i professionisti dell’esaltazio-
ne che della denigrazione mostrano di
aver letto Guenon. Per esaltare o deni-
grare ciascuno di loro, o almeno quelli
fra i piu credibili, possono aver avuto le
loro buone ragioni. Soprattutto i deni-
gratori che, a volte per obbligo imposto,
a volte per ragioni confessionali, non
hanno digerito le sue scelte religiose, e
hanno ritenuto audaci, al di la di ogni
esame, 1 suoi scritti. Non mi occupero
dei tanti, iniziati e non, che sulla scia di
coloro che, per le loro ragioni, hanno
scritto di Guenon, lo hanno esaltato o
criticato senza aver letto o capito una
sola frase, un solo paragrafo del no-
stro....come lo vogliamo chiamare, filo-
sofo, scrittore, esoterista, in ogni caso
Maestro di molti. Costoro hanno ritenu-
to e ritengono che parlare di Guenon,
bene o male, non importa, li renda in-

tellettuali, oltre ad essere di gran moda,

e ne parlano. Lasciamoli alle loro elucu-
brazioni mentali ed entriamo in cio che
pitt mi compete.

Ho dato a questo scritto il sottotitolo
“La mia chiave di lettura”. Le ragioni
che mi hanno suggerito il sottotitolo so-
no principalmente due. La prima: la
chiave di lettura ¢, credo, solo mia e
pertanto la ritengo relativa. Posso an-
che aver errato ma, in questo caso con-
fido nel perdono di Guenon e degli
eventuali lettori che la pensano diversa-
mente.

Il secondo motivo: non credo si possa
leggere o capire Guenon se i suoi scritti
non vengono letti o meditati servendosi
di una chiave.

La prima chiave di lettura che mi viene
in mente io I'ho chiamata la ruota di
Guenon. La ritroviamo in molti suoi
scritti specialmente ne i Simboli della
Scienza Sacra, dove molte descrizioni
debbono intendersi per chiavi di lettu-
ra. Guenon descrive la ruota, i raggi, la
cupola, la paragona alla via da percor-
rere per giungere dalla dimensione ma-
nifesta, visibile, alle altre dimensioni,
invisibili, che emanano il visibile. Gue-
non ci dice che i vari raggi della ruota,

che vanno dalla periferia al fulcro della



ruota stessa, possono essere paragonati
alle vie iniziatiche appartenenti ai di-
versi Ordini. In periferia sono diverse,
come & giusto che siano diverse le di-
verse vie esoteriche iniziatiche ma tutte
convergono e raggiungono il fulcro. Il
fulcro é identico per tutte le vie iniziati-
che. Le opere di Guenon sono piene di
riferimenti religiosi ed esoterici. Io, con
questa chiave di lettura ritengo che le
religioni da lui descritte, anche in chia-
ve favolistica o, apparentemente inve-
rosimile, possono dividersi in due cate-
gorie, sempre con riferimento alla ruota
ed ai suoi raggi. Alcune religioni, non
importa se orientali od occidentali, pre-
suppongono che un Iniziato abbia per-
corso il sentiero esoterico e, giunto al
fulcro, ed avendo conosciuto, inizia il
cammino discendente, portando nella
manifestazione le regole rese palesi a
tutti coloro che stanno nel fulcro.

Altre religioni, e fra queste é compresa
la religione cristiana, ritengono che il
fulcro sia dominato da una divinita
estranea all'uomo il quale manda nel
mondo manifesto una sua emanazione,
nel caso della religione cristiana il fi-
glio, perche ordini cio che bisogna fare
e dia agli uomini le istruzioni di come
fare. Naturalmente il prescelto dalla di-
vinita non compie il cammino ascen-
dente, non percorre alcun raggio della
ruota. Si trova nel fulcro e da li istruisce

il mondo. Questa suddivisione, credo, e

permettetemi l'illazione, abbia guidato
Guenon ad esaltare la religione islami-
ca. Fra le religioni Abramitiche prevede
un cammino ascendente di colui che
deve, dopo aver visto, intraprendere il
cammino discendente per portare al
mondo le regole visibili dal fulcro della
ruota e alle quali uniformare le norme
terrene. La religione cristiana infatti
prevede che il messaggio, le regole,
vengano trasmesse dal figlio di Dio,
mentre la religione ebraica prevede la
trasmissione diretta dalla divinita al po-
polo. Di tutto cido Guenon é cosciente e
traspare nei suoi scritti. Lui, a mio pare-
re, non é un religioso, sebbene per la
sua scelta sia stato e sia tuttora combat-
tuto specie dai cristiani, lui é un Iniziato
che dovendo prendere in considerazio-
ne una religione, privilegia quella isla-
mica che prevede un percorso ascen-
dente (il profeta deve conoscere) ed un
percorso discendente (il profeta, dopo
aver conosciuto porta la conoscenza as-
soluta nel mondo). Dell’opera devasta-
trice di coloro che si sono impadroniti
dei messaggi che, in un modo o nell’al-
tro sono contenuto nel fulcro, Guenon
non se ne occupa o se ne occupa in mo-
do molto particolare, direi quasi alche-
mico. Egli, come del resto fece Martines
de Pasqually con la religione ebraica,
trae dalla religione islamica la parte
esoterica e non si cura, se non a modo

suo, della parte profana tanto cara ai



gerarchi che si sono impadroniti delle
varie religioni e che hanno saputo solo
dividere il mondo secondo la religione
professata ed il Dio adorato, suscitando
guerre, odio, genocidi, torture, roghi
per interpretazioni cervellotiche e sem-
pre interessate.

La seconda chiave di lettura. Sincreti-
smo e sintesi. Anche questa chiave di
lettura si trova esposta negli scritti di
Guenon. In particolare i concetti di sin-
cretismo e sintesi sono stati esposti nel
1937 nel n. 3 del secondo anno della
pubblicazione della rivista italiana Ar-
thos.

In una nota di detta rivista si dice: Que-
sto scritto dovrebbe essere proposto alla par-
ticolare ponderazione di chi, anche di recen-
te, si e fatto sostenitore di confuse teorie per
le quali cattolici, massoni, tradizionalisti di
« destra » o di « sinistra » (sic) dovrebbero
essere « affratellati » da presunte identita di
obiettivi.

Scrive Guenon: “Quei nostri contempo-
ranei che pretendono di studiare le dot-
trine tradizionali senza penetrarne per
nulla l'essenza, e soprattutto quelli che
le considerano da un punto di vista «
storico » e di mera erudizione, hanno
quasi sempre la tendenza a confondere

la sintesi col sincretismo.

Continuiamo a far parlare Guenon.
Del resto, e raro che si faccia, nel riguar-

do, una distinzione, e la cosiddetta «

scienza delle religioni » tratta di una
quantita di cose che, in realta, non han-
no nulla di « religioso » in senso stretto
e moderno, come p. es. i misteri dell'an-
tichita. Una tale scienza manifesta poi
da sé stessa, e nettamente, il suo ca-
rattere profano nel suo sostenere che
chi sta fuori d'ogni religione e che
quindi della religione (noi preferirem-
mo dire della « tradizione », senza
specificare alcuna modalita particolare)
non puo avere che una conoscenza af-
fatto esteriore, sia il solo capace di occu-

parsene « scientificamente ».

Adesso Guenon ci avverte e ci da la de-
finizione di sintesi e sincretismo. Ci av-
verte dei pericoli del sincretismo e, nel-
lo stesso tempo constata come molti,
anche iniziati, convinti di operare una
sintesi della via da loro percorsa, non
fanno altro che sincretizzare il loro per-
corso rendendolo inefficace e, a volte,

pericoloso.

Diamo di nuovo la parola a Guenon
tratta sempre dallo stesso articolo, illu-

minante oltre che autorevole.

Il sincretismo, inteso nel suo senso vero,
non e che la semplice sovrapposizione
di elementi di diversa provenienza, riu-
niti dall'esterno, senza che alcun princi-
pio d'ordine pitt profondo entri in giuo-
co. E' evidente che un tale insieme puo
cosi costituire una dottrina vera, quanto

un mucchio di pietre puo costituire un



saldo edificio. Il sincretismo e sempre
un procedimento essenzialmente pro-
fano, per via della sua stessa esteriorita:
e non solo non ha un carattere di sinte-
si, ma ne ha uno contrario. Infatti la sin-
tesi, per definizione, parte dai principii,
ossia da quel che vi e di piu interiore;
essa va, per cosi dire, dal centro alla pe-
riferia, mentre il sincretismo resta nella
periferia, nella pura molteplicita di ele-
menti considerati in sé stessi, staccati
dal loro principio e poi artificialmente
associati. Se purtuttavia certi sincretisti
parlano spesso e volentieri di sintesi,
cid prova solo una cosa: ossia, che essi
sentono che, qualora riconoscessero la
natura reale delle loro teorie composite,
confesserebbero con cio stesso di non
esser i depositari di nessuna tradizione
e che il lavoro al quale si sono dati non
differisce affatto da quello di qualun-
que « ricercatore » messosi a connettere
queste o quelle un idee prese dai li-

bri. Le forme tradizionali possono esser
paragonate a delle vie che conducono
tutte allo stesso scopo, ma che, in quan-
to vie, non per questo cessano di esser
ben distinte. E' evidente che non se ne
possono percorrere simultaneamente
diverse, e che, una volta che ci si &
impegnati in una di esse, & d'uopo se-
guirla sino in fondo senza scostarsene,
poiche voler passare dall'una all'altra
sarebbe il miglior modo per non andare

avanti, se non anche per smarrirsi del

tutto. Solo colui che e giunto al termine,
per cio stesso domina tutte le vie, in-
quantoché non deve pit seguirle. Se oc-
corre, egli potra praticare forme di-
verse, proprio perche le ha superate e
perche per lui esse sono ormai unificate
nel loro comune principio. D'altronde,
in generale, costui continuera a tenersi
esteriormente fedele ad una data forma,
se non altro a titolo di « esempio » per
coloro che non sono pervenuti al suo
stesso punto; ma, se delle circostanze
speciali lo richiedessero, potra egual-
mente bene far uso di altre forme, allo
stesso modo che chi conosce varie
lingue, pur facendo prevalentemente
uso della sua propria, ha la facolta, ove
occorra per farsi intendere, esprimere
gli stessi concetti nei termini di un altro
linguaggio. Insomma, fra questo caso e
quello di una illegittima mescolanza
delle forme tradizionali vi e tutta la dif-
ferenza che abbiamo gia indicata esis-
tere fra « sintesi » e « sincretismo »: dal
che ognuno potra vedere la portata che
hanno le considerazioni da noi svolte a
tale riguardo. Colui che considera tutte
le forme nell'unita stessa del Ioro prin-
cipio ne ha, per cio stesso, una veduta
sintetica nel senso piti rigoroso della
parola; egli puo porsi all'interno di og-
nuna di esse, anzi noi diremmo che egli
raggiunge il punto che e per esse tutte il
piu anteriore, essendo invero il loro

centro comune. Riprendendo 1'immagi-



ne ora usata, tutte le vie, partendo da
punti differenti, vanno avvicinandosi le
une alle altre, pur restando distinte, fin-
che sboccano in questo centro unico. Ma,
viste da un tale centro, esse in realta non
appaiono piu che come altrettanti raggi
da esso promananti, mediante i quali es-
so entra in relazione con i punti moltepli-
ci della periferia. Questi due sensi, inver-
si, secondo i quali le stesse vie possono
esser considerate, corrispondono esat-
tamente ai punti di vista propri, rispetti-
vamente, a chi « & in cammino » verso il
centro, e a chi lo ha raggiunto; stati, che
nel simbolismo tradizionale furono spes-
so descritti come quelli del « viaggiatore
» e del « sedentario ». Quest'ultimo ¢ si-
mile a chi, stando sul sommo di un mon-
te, senza doversi muovere, ne vede in
egual modo i varii versanti, mentre colui
che scala la stessa montagna vede soltan-
to la parte che gli é vicina; ed e evidente
che solo la visione del primo puo esser

detta sintetica.

Guenon ci ha fornito in questo scritto la
sua definizione di sintesi. La differenza
tra sintesi e sincretismo, a mio parere, ha
causato l'intolleranza nei confronti dei
suoi scritti e delle due scelte di vita. In-
tolleranza, fastidio, inimicizia mostrata
spesso dagli organi religiosi e da coloro

che, anche senza capirne il perché, li se-

guono in ogni caso, direi quasi per seco
lare abitudine o schiavitti. O meglio co-

storo sanno che la massa, e nella massa

sono compresi anche molti presunti ini-
ziati, & sensibile alle loro critiche, ai loro
giudizi. Molti della “massa” non hanno
neppure letto Guenon o se lo hanno letto
non lo hanno capito e preferiscono segui-
re certe critiche da salotto credendo che
il seguirle dia loro la patente di intellet-

tuali.

Questo mio scritto che, ripeto, non ha la
pretesa di illustrare la vasta produzione
di Guenon, spero abbia offerto quelle
chiavi di lettura, da me adoperate, per

leggere e soprattutto per capire Guenon.

E stato uno dei pochi Iniziati capace di
sintetizzare la sua speculazione, la sua
attivita, e non solo per 'enorme cultura
ma per la sua intima essenza nella quale
la parte spirituale, invisibile, era ben fusa
con la parte materiale, con il corpo e le
due esigenze. Delle religioni lui sapeva
trarre la parte esoterica e solo quella gli
interessava. Gli Ordini Esoterici li cono-
sceva molto bene, sia quelli orientali che
quelli occidentali. Conoscendo bene le
religioni e gli ordini esoterici da alcuni
prendeva le distanze. I suoi scritti, i suoi
libri, sono un compendio del suo sforzo
di trarre il meglio da tutto e di esporre,
anche con storie e fatti che a molti posso-
no sembrare inverosimili, e ai denigrato-
ri improbabili e poco credibili.

A chi lo sa leggere e a chi lo capisce o lo
vuole capire Guenon mostra “Gli Stati
Molteplici dell’Essere”.



Este articulo fué publicado en la revista italiana Arthos (Anno II, N. 3, Maggio-Agosto 1973) con la siguien-
te nota: "Articolo pubblicato nel numero del novembre 1937 de La Vita Italiana. Questo scritto dovrebbe
essere proposto alla particolare ponderazione di chi, anche di recente, si e fatto sostenitore di confuse teo-
rie per le quali cattolici, massoni, tradizionalisti di « destra » o di « sinistra » (sic) dovrebbero essere « af-
fratellati » da presunte identita di obiettivi (n. d. R.)."

Quei nostri contemporanei che pretendono di studiare le dottrine tradizionali senza penetrarne per nulla I'es-
senza, e soprattutto quelli che le considerano da un punto di vista « storico » e di mera erudizione, hanno
quasi sempre la tendenza a confondere la sintesi col sincretismo.

E una osservazione, questa, che in via generale puo farsi circa lo studio « profano » sia delle dottrine
d'ordine puramente metafisico che delle varie adattazioni di esse, come p. es. quelle religiose. Del resto, ¢
raro che si faccia, nel riguardo, una distinzione, e la cosidetta « scienza delle religioni » tratta di una quantita
di cose che, in realta, non hanno nulla di « religioso » in senso stretto e moderno, come p. es. i misteri
dell'antichita. Una tale scienza manifesta poi da s¢ stessa, e nettamente, il suo carattere profano nel suo sos-
tenere che chi sta fuori d'ogni religione e che quindi della religione (noi preferiremmo dire della « tradizione
», senza specificare alcuna modalita particolare) non pud avere che una conoscenza affatto esteriore, sia il
solo capace di occuparsene « scientificamente ». La verita ¢ che, presso ad un pretesto di conoscenza disin-
teressata, si cela una intenzione nettamente antitradizionale: si tratta di una « critica » destinata anzitutto —
nello spirito dei suoi promotori e, forse meno coscientemente, in quelli che li seguono — a distruggere ogni
tradizione, non volendovi vedere, per partito preso, che un insieme di fatti psicologici, emotivi, sociali, ecc.,
in ogni caso, fatti puramente umani.

Errore del « sincretismo »

11 sincretismo, inteso nel suo senso vero, non ¢ che la semplice sovrapposizione di elementi di diversa pro-
venienza, riuniti dall'esterno, senza che alcun principio d'ordine piu profondo entri in giuoco. E' evidente che
un tale insieme puo cosi costituire una dottrina vera, quanto un mucchio di pietre puo costituire un saldo edi-
ficio. Non vi ¢ bisogno di andar lontano per trovare esempi tipici di sincretismo: le contraffazioni moderne
della tradizione, soprattutto quelle a tinta neo-spiritualista e teosofista, non sono, in fondo, che questo: idee
prese in prestito da varie forme tradizionali, generalmente mal comprese e piu 0 meno deformate, vi si tro-
vano mescolate a concezioni della filosofia e della scienza profana. Vi sono anche teorie filosofiche -
formate quasi interamente di frammenti di altre teorie, e qui il sincretismo si chiama abitualmente « ecletis-
mo »; ma questo caso ¢ gia meno grave, dato che si tratta di mera filosofia, cio¢ di un pensiero profano che,
almeno, non cerca di farsi passare per quel che esso non ¢.

In ogni caso, il sincretismo ¢ sempre un procedimento essenzialmente profano, per via della sua stessa este-
riorita: e non solo non ha un carattere di sintesi, ma ne ha uno contrario. In fatti la sintesi, per definizione,
parte dai principii, ossia da quel che vi ¢ di piu interiore; essa va, per cosi dire, dal centro alla periferia, men-
tre il sincretismo resta nella periferia, nella pura molteplicita di elementi considerati in s¢ stessi, staccati dal
loro principio e poi artificialmente associati. Se purtuttavia certi sincretisti parlano spesso e volentieri di sin-
tesi, ci0 prova solo una cosa: ossia, che essi sentono che, qualora riconoscessero la natura reale delle loro
teorie composite, confesserebbero con cid stesso di non esser i depositari di nessuna tradizione e che il lavo-
ro al quale si sono dati non differisce affatto da quello di qualunque « ricercatore » messosi a connettere
queste o quelle un idee prese dai libri.

Se costoro han dunque un interesse evidente nel far passare per sintesi il loro sincretismo, l'errore di coloro,
di cui dicevamo al principio, ossia di coloro che presumono fare « la scienza », avviene generalmente in sen-
so inverso: quando si trovano di fronte ad una vera sintesi, essi sono quasi sempre portati a non vedervi che
un sincretismo. La spiegazione di questo atteggiamento, in fondo, ¢ semplicissima: tenendosi al punto di vis-
ta piu profano e esteriore che mai si possa concepire, essi non hanno alcuna coscienza di un ordine diverso
e, non volendo ammettere che ad essi alcune cose sfuggono, cercano naturalmente di ricondurre tutto a quel

10



che ¢ alla portata della comprensione loro. Col supporre che ogni dottrina sia unicamente 'opera di uno o
piu individui umani, senza alcun intervento di elementi superiori (giacch¢ non bisogna dimenticare che
questo ¢ il postulato fondamentale di tutta la loro « scienza »), essi attribuiscono a tali individui quel che
essi stessi finirebbero col fare in un simile caso; ed ¢ inutile dire, che essi non si preoccupano menoma-
mente di sapere se la dottrina che essi studiano a modo loro sia o no l'espressione della verita; un tale pro-
blema, non essendo « storico », ad essi non si pone nemmeno. Si pud anzi dubitare che essi abbiano mai
pensato stere una verita d'ordine diverso dalla semplice che possa es « verita di fatto », che sola puod esser
l'oggetto dell'erudizione.

Presunte filiazioni

Quel che in ogni modo ¢ importante rilevare, ¢ che la falsa concezione di un presunto sincretismo delle dot-
trine tradizionali ha per conseguenza diretta e inevitabile l'inclinazione a spiegare la concordanza di ele-
menti appartenenti a diverse forme tradizionali con qualcosa, che l'una avrebbe preso in prestito dall'altra.
Beninteso, qui non v'entra affatto l'origine comune delle tradizioni, n¢ la loro filiazione autentica, con la
trasmissione regolare e le adattazioni successive che essa implica: tutto cio, sfuggendo ai mezzi d'investiga-
zione di cui dispone lo storico profano, per lui non esiste affatto. Si vuole invece parlare soltanto di una
specie di copia o di plagio che dell'una tradizione avrebbe fatta un'altra, trovatasi in contatto con la prima
per circostanze casuali, di una incorporazione di elementi staccati, non rispondente ad alcuna ragione pro-
fonda: il che ¢ proprio l'essenza del sincretismo. Non ci si domanda per nulla se non sia normale che una
stessa verita riceva espressioni pit 0 meno simili indipendentemente da ogni trasmissione materiale grosso-
lana, e questa domanda non la si pone, perche, come accennavamo, si ¢ decisi ad ignorare una tale verita, la
quale, benche rappresenterebbe una spiegazione incompleta senza l'idea di una unita tradizionale primor-
diale, pure rappresenterebbe un certo aspetto della realta. Aggiungiamo che un tale riferimento non ha nulla
a che fare con quell'altra teoria, altrettanto profana, bench¢ d'ordine diverso, che fa appello a cid che si ¢
convenuto di chiamare « l'unita dello spirito umano », intendendo questa unita in senso affatto psicologisti-
co: a tale livello, una unita del genere non esiste affatto, e in cid ancora una volta si tradisce il pregiudizio
proprio a chi crede che ogni dottrina sia un semplice prodotto dello « spirito umano ».

Rileveremo ancora che questa stessa idea del sincretismo e degli « apporti », propriamente applicata ai testi
tradizionali, da nascita alla ricerca di « fonti » ipotetiche, come pure alla supposizione di « interpolazioni »;
il che, come ¢ noto, costituisce una delle massime risorse dell'opera distruttrice della « critica », I'unico sco-
po reale della quale ¢ la negazione di ogni ispirazione « super-umana ». Ci0 si riconnette strettamente
all'intenzione antitradizionale accennata al principio; e in questa occasione, sia pur di passaggio, indichia-
mo l'incompatibilita fra ogni spiegazione « umanistica » e lo spirito tradizionale, incompatibilita evidente,
perché non tener conto dell'elemento non-umano significa propriamente disconoscere quel che costituisce
l'essenza stessa della tradizione, cid, senza di cui non c'¢ piu nulla che possa portar legittimamente questo
nome. Se ¢ impossibile che vi sia del sincretismo nelle dottrine tradizionali, perche ¢ invece di sintesi che
in esse si tratta, ¢ del pari impossibile che ve ne sia in chi le abbia veramente comprese, eppero abbia capita
la vanita, di un tale procedimento, cosi come di tutti quelli propri al pensiero profano, n¢ sente alcun biso-
gno di ricorrervi. Quel che in ogni modo ¢ importante rilevare, ¢ che la falsa concezione di un presunto sin-
cretismo delle dottrine tradizionali ha per conseguenza diretta e inevitabile l'inclinazione a spiegare la con-
cordanza di elementi appartenenti a diverse forme tradizionali con qualcosa, che I'una avrebbe preso in pre-
stito dall'altra. Beninteso, qui non v'entra affatto 1'origine comune delle tradizioni, n¢ la loro filiazione au-
tentica, con la trasmissione regolare e le adattazioni successive che essa implica: tutto cio, sfuggendo ai
mezzi d'investigazione di cui dispone lo storico profano, per lui non esiste affatto. Si vuole invece parlare
soltanto di una specie di copia o di plagio che dell'una tradizione avrebbe fatta un'altra, trovatasi in contatto
con la prima per circostanze casuali, di una incorporazione di elementi staccati, non rispondente ad alcuna
ragione profonda: il che ¢ proprio l'essenza del sincretismo. Non ci si domanda per nulla se non sia normale

11



che una stessa verita riceva espressioni pitt 0 meno simili indipendentemente da ogni trasmissione materia-
le grossolana, e questa domanda non la si pone, percheé, come accennavamo, si ¢ decisi ad ignorare una tale
verita, la quale, benche rappresenterebbe una spiegazione incompleta senza l'idea di una unita tradizionale
primordiale, pure rappresenterebbe un certo aspetto della realta. Aggiungiamo che un tale riferimento non
ha nulla a che fare con quell'altra teoria, altrettanto profana, benche d'ordine diverso, che fa appello a cio
che si ¢ convenuto di chiamare « l'unita dello spirito umano », intendendo questa unita in senso affatto psi-
cologistico: a tale livello, una unita del genere non esiste affatto, € in cid ancora una volta si tradisce il pre-
giudizio proprio a chi crede che ogni dottrina sia un semplice prodotto dello « spirito umano ».

Rileveremo ancora che questa stessa idea del sincretismo e degli « apporti », propriamente applicata ai testi
tradizionali, da nascita alla ricerca di « fonti » ipotetiche, come pure alla supposizione di « interpolazioni »;
il che, come € noto, costituisce una delle massime risorse dell'opera distruttrice della « critica », 'unico sco-
po reale della quale ¢ la negazione di ogni ispirazione « super-umana ». Ci0 si riconnette strettamente
all'intenzione antitradizionale accennata al principio; e in questa occasione, sia pur di passaggio, indichia-
mo l'incompatibilita fra ogni spiegazione « umanistica » e lo spirito tradizionale, incompatibilita evidente,
perché non tener conto dell'elemento non-umano significa propriamente disconoscere quel che costituisce
l'essenza stessa della tradizione, ci0, senza di cui non c'¢ piu nulla che possa portar legittimamente questo
nome.

Se ¢ impossibile che vi sia del sincretismo nelle dottrine tradizionali, perche ¢ invece di sintesi che in esse
si tratta, ¢ del pari impossibile che ve ne sia in chi le abbia veramente comprese, epperd abbia capita la va-
nita, di un tale procedimento, cosi come di tutti quelli propri al pensiero profano, né sente alcun bisogno di
ricorrervi. Tutto ci0 che ¢ veramente inspirato dalla conoscenza tradizionale procede sempre « dall'interno
» e non « da fuori »; chiunque ha coscienza dell'unita essenziale di tutte le tradizioni puo, per esporre e in-
terpretare la dottrina, fare appello, a seconda dei casi, a mezzi espressivi provenienti da forme tradizionali
diverse, se egli ritiene che cid sia vantaggioso; ma in questo non vi ¢ nulla che somigli ad un qualunque
sincretismo o al « metodo comparativo » degli eruditi. Da un lato, I'unita centrale e principale che rischiara
¢ domina tutto; dall'altra, colui che di una tale unita non sospetta nemmeno I'esistenza e si perde nel
labirinto di una ricerca disordinata e sempre confinata alla periferia.

Ci0 conduce anche al seguente ordine di considerazioni

fuori »; chiunque ha coscienza dell'unita essenziale di tutte le tradizioni puo, per esporre e interpretare la
dottrina, fare appello, a seconda dei casi, a mezzi espressivi provenienti da forme tradizionali diverse, se
egli ritiene che cio sia vantaggioso; ma in questo non vi ¢ nulla che somigli ad un qualunque sincretismo o
al « metodo comparativo » degli eruditi. Da un lato, l'unita centrale e principale che rischiara e domina
tutto; dall'altra, colui che di una tale unita non sospetta nemmeno I'esistenza e si perde nel labirinto di una
ricerca disordinata e sempre confinata alla periferia.

Ci0d conduce anche al seguente ordine di considerazioni.

Tradizione e supertradizione

Secondo la tradizione indu vi sono due modi opposti, I'uno inferiore e 1'altro superiore, di esser fuori dalle
caste: si pud esser «senza casta» — avarna — in un senso privativo, cio¢ al disotto di esse; e si pud essere
invece « al di 1a delle caste » — ativarna — cio¢ al disopra di esse, benché questo secondo caso sia incompa-
rabilmente piu raro del primo, soprattutto nelle condizioni dell'epoca attuale. In modo analogo, si puo esse-
re di qua o di la dalle forme tradizionali: I'nvomo « senza religione », per esempio, quale lo si incontra cor-
rentemente nel mondo occidentale moderno, corrisponde naturalmente al primo caso; il secondo, invece,
concerne esclusivamente coloro che han preso una coscienza effettiva dell'unita e della identita fondamen-
tale di tutte le tradizioni; e anche questo € un caso che, attualmente, ¢ piu che eccezionale.

Si comprenda bene, d'altra parte, che parlando di una coscienza effettiva noi non intendiamo delle nozioni
semplicemente teoriche circa questa unita e identita; nozioni che, pur non essendo affatto trascurabili, pure

12



sarebbero insufficienti a che qualcuno possa vantarsi di aver sorpassato lo stadio, in cui € necessario aderire
ad una data forma e tenervisi rigorosamente. Cio, beninteso, non significa affatto che chi si trovi in questo
caso non debba tendere a comprendere piu completamente e profondamente che possibile le altre forme,
ma solo che, praticamente, egli non deve cercare dei « contatti » 1 quali, su tale piano, avrebbero solo un
effetto distruttivo.

Le forme tradizionali possono esser paragonate a delle vie che conducono tutte allo stesso scopo, ma che,
in quanto vie, non per questo cessano di esser ben distinte. E' evidente che non se ne possono percorrere
simultaneamente diverse, e che, una volta che ci si ¢ impegnati in una di esse, ¢ d'uopo seguirla sino in fon-
do senza scostarsene, poiche voler passare dall'una all'altra sarebbe il miglior modo per non andare avanti,
se non anche per smarrirsi del tutto. Solo colui che ¢ giunto al termine, per cio stesso domina tutte le vie,
inquantoche non deve piu seguirle. Se occorre, egli potra praticare forme diverse, proprio perche le ha su-
perate e perche per lui esse sono ormai unificate nel loro comune principio. D'altronde, in generale, costui
continuera a tenersi esteriormente fedele ad una data forma, se non altro a titolo di « esempio » per coloro
che non sono pervenuti al suo stesso punto; ma, se delle circostanze speciali lo richiedessero, potra egual-
mente bene far uso di altre forme, allo stesso modo che chi conosce varie lingue, pur facendo prevalente-
mente uso della sua propria, ha la facolta, ove occorra per farsi intendere, esprimere gli stessi concetti nei
termini di un altro linguaggio.

Insomma, fra questo caso e quello di una illegittima mescolanza delle forme tradizionali vi ¢ tutta la diffe-
renza che abbiamo gia indicata esistere fra « sintesi » e « sincretismo »: dal che ognuno potra vedere la por-
tata che hanno le considerazioni da noi svolte a tale riguardo. Colui che considera tutte le forme nell'unita
stessa del Ioro principio ne ha, per cio stesso, una veduta sintetica nel senso piu rigoroso della parola; egli
puo porsi all'interno di ognuna di esse, anzi noi diremmo che egli raggiunge il punto che ¢ per esse tutte il
piu anteriore, essendo invero il loro centro comune. Riprendendo l'immagine ora usata, tutte le vie, parten-
do da punti differenti, vanno avvicinandosi le une alle altre, pur restando distinte, finche sboccano in questo
centro unico. Ma, viste da un tale centro, esse in realta non appaiono piu che come altrettanti raggi da esso
promananti, mediante i quali esso entra in relazione con i punti molteplici della periferia. Questi due sensi,
inversi, secondo 1 quali le stesse vie possono esser considerate, corrispondono esattamente ai punti di vista
propri, rispettivamente, a chi « € in cammino » verso il centro, e a chi lo ha raggiunto; stati, che nel simbo-
lismo tradizionale furono spesso descritti come quelli del « viaggiatore » e del « sedentario ». Quest'ultimo
¢ simile a chi, stando sul sommo di un monte, senza doversi muovere, ne vede in egual modo i varii versan-
ti, mentre colui che scala la stessa montagna vede soltanto la parte che gli ¢ vicina; ed ¢ evidente che solo
la visione del primo puo esser detta sintetica.

L'insieme delle osservazioni che qui abbiamo svolte non deve esser considerato come puramente astratto.
Se noi teniamo sempre a mantenerci sul piano dei puri principii, le conseguenze, che da esse si possono
trarre, possono raggiungere anche problemi d'ordine concreto e di importanza immediata. Ad esempio, in
un periodo, come l'attuale, in cui si fa sempre piu urgente la necessita di superare ogni particolarismo in
nome di una solidarieta spirituale, perché solo questa puo opporsi efficacemente all'azione concertata delle
forze mondiali di sovvertimento e didistruzione, ¢ quanto mai importante studiare le condizioni, presso alle
quali la differenza e l'unita possono conciliarsi; presso alle quali uno spirito unico puo sussistere dietro alla
varieta di espressioni diverse; presso alle quali la fedelta ad una tradizione non ¢ settarismo e non si traduce
in un principio di scisma e di disorganizzazione. E' per tal via che noi abbiamo creduto opportuno insistere,
in questa stessa sede, su alcuni punti fondamentali, senza i quali non ¢ possibile avere un vero orientamento
negli stessi problemi dell'organizzazione delle forze spirituali in lotta contro la decadenza moderna

13



14



Niquud

Una parola, un suono
Di Ramses

Lz
v Gl W~

Z ‘: / /é“ ﬁv Af » Aea ’? €. L /;;;1-":,' T/
"’@/ e.lf@/of /17 &{(&![@ /‘/6& Nne -f
/i/é@g\a ‘ncon .ff,w. mo seelle ,ﬂ&rrﬁ/‘vf‘o?/

1

v /
L inre Hé i A E foilo e/ mw%-z me

,f /

Ry &> 4 ; . ; e
4ty ROANC | Ty Aé//f‘ o ¥rda

DA/ HOETURE /o o / Za 5 berazs.ovi€

Ddmi Liiwne b fit Pk / 0;’ »o'é'f /@ (2
= P 4 /
9/7” mHn o/ ita (4)'1 T e rw L) é///) ( e L'/i y€

o A £ 4
@ Ahbo Ludo, LA e 2R ofec VB, hodea
G V4
§ 2 ,' f’ // / /
IV E Q7RG 1P e

18 p- A
GYs kue, el Rit, Ritual Cpefe i.,,,ww,,g; ;,
' d / - 4
7be SOl s ﬁ”‘:‘r‘;"”' / 1 /Jrf /) er,

P4

/W ¢ ik ’/“'/v’ 574/ oyl Ve bt €A, 50,27
ole/ Airko [*‘v’f 24 5{0 é‘/lr AZ f; /%’z’/”’f e

9/49, 6’@’7"%/ ?ﬁé m s Cé(id Vo7 o727 M /[fc,/ ;Cf/ncﬁ?)n
c/ e 4 F2 o, CCGC) !ene 0/ @ wa
Ccom / o (e Cd}'f fﬁ en .{f‘ftf., r'aCC.:y )'2

J; V“cH[f\//./u ﬁ?&/i‘@ e ]{_ , ‘,3*
c/

® ,/7
£t Jinbad / dX0 A

fa eo
%

Vol ?’ow

15



@ ¢ ' )
mukielades CApe -2y 2t ‘?”Sncé
che lo Af&r#j e /46/ /Z /I&:dét /G_l\e/é
Aud erdewyime r dfe O /e, ré 7uu¢‘e

mini Lo &wC}f@ uw/d < o/drtun/gmma 3
Porod f RN ki

é@ T /ﬁé re ///a/f{@f& eéfdlcaﬁa’mo
o//%jy/ Léézrg oét// rdfc/)cg ?Qrw.c/e/vé(‘éa
jefm&re n

.LZ /J,i%ema o/ /ewz&ﬂﬂea@ ncarJdre//’n—-
~LOMINCLE Con @ 0&/’/ o[ O Ne_ Qfd/a u{e_,lz
ﬁ@ o utd/s tuna /in M é Ardm&ccagcéa YA
/;J (’IQ (e” Qc{ra,/ca e cd Zm F@%Menrée c/

on’I/n:@ SJCQ«I"Q/OVZ/ . 320,51,5/;11’\@« c//H&MQf
,\/‘?MJ 7;)7 Ae We/ama &//.S/ycd 2 c/ UL L

- eﬁ;l.l N//Al Q/ﬁ‘%ﬁd Com Aene a//aun*“ne_;

/;e,e, ;Lr’.lcc,m € _Loptd /!a/fﬁ dccgné'o @d‘d//e..

A aalts T S e Pt P Lol ph),  lad) e
Y(AJV\) Lra c}ne\\%’c&// 00@//@, <71 \/ a/ly céeré
" ycela Vecale, O (Tnu.)oé//d rdd//cez I\/rd&;( R‘J)
e \/‘u,a c/re mo\/mem‘& roca (c/;i o/:e/e l/aCd[/
/é@na roaé?%r ﬂ?ec/em A u/; 1dvie ///e CErc/e,
\éca&,,d Zr ooet D/Ay(ntwﬁ /M@ a/;/loma)
tFClo QL& / o (o Ar o/érci/*a ./!é nl /z’/ef“'éd
oé//& (/0.4 M/O &/mm 4, /o; con (Me/l&ﬁdﬁé Len
Chabath
J, 5 A m \@C&che /(’u&/ 3&!"’0 \Ata/é #@ Aav\v‘«a |
YYI | a//Suavm L/ /re\/ Ae pal Am\/e_ e |
' 9/»1,7[9, w%d,/ll/é/anun us nef/_{l’/njlo,mnemmwo

16



@/iona cm,/-f:aéréllt a&z MJM\LM/@WW‘ZI er///:dl ‘
5 Mond R T ( s)wlaaa@ / [
C,H/fa/i o la YeHercs a,e/@yf'ra l'.j e,Au.u.l |
laffere it o b B Abdaed
@é// /w che e ole r&mm&écd/e L Ausna Vo.

0, Shpldian ?fvfdl)ezﬁ I anc/o A’cldm EEN

JW\DY\Q ‘

A tj“r f)(a\m%}))a///(uotna A— /Mo?mc/p/ 2=

i D’T“Y) (T L fee.k) a///hAO‘Mo £ .;/ Ma/o |
%’ﬁn‘g&»f - | —

| P“Pﬂ (7/3*"‘ l?)(mcorc/dné/a cfuuld'fau N
RES2NERRP N, Tfaau)qé//sum T c/éc/ra//e)o mEE
A vionie o el ik
pdwf (sfwm ) WWW u y /ﬂaf&/%alpgl

/ :Id

[ AZe \fé&g &zm@ d; ciz*zwééwsr c,dvna &amma
la Lu_nﬁ? /bama Vi e aéanIHo \/L/ne/z,/b d/(&rfﬂu
, .ZC W&/”J’V;/& a/é/?é gme”ﬁdnl’?o Juﬂ?’dé‘
i (on/mx/ﬁg u/ﬁme,, 27 we,ri_ dl‘LIMd//LL c/°

,', éﬁzpuﬁl (e Jﬂdhlwvmla am¥VM&m//m# /L@o |
14&/742 ,,ﬁlla:mlta c/ C,/z/ /é;e rec,,fa @/r&nuwaa .

gk f,;h s f( ["efj}valmrc/e c'4¢ f/}@-_{_.Aana ¥ FEEEN
8 8 B i L L J | L. | |l | e "1l | |

g/\A‘(/e_{R. /)Q.( m;ziﬁ(ﬁ/ﬁﬂ)w} i’?

[, | |
o — e e e
A

15

17



@«A“J/LN'/d ;*w;f Mp.f/9 Aﬁjb(c;«jé/dn{‘&/‘l@ﬂéwa)d’

@Ade ,/gp Wewts (ile

I @

Gua nJa Pz 2 C//AQ77UZH_F MBI 'Zuce/’
/0 oA {0 ndwle Vennera

NN ?W‘g?'}?-gj /\/i()e,slx sAaauc/aea aMt¢
Esten dotuli 4, A olievengly & dments

\/' &ru" con a/'w e Cd/klcwgm’ﬁ c‘?/k’!z:\/"”z/ wme 2 /4
‘7 yf@ N o Wl d /ﬁfﬁl“ﬁd -éma wunn. Cor ’9& o/amec)

AMW\@J aﬁgnﬁ" Aen: Zolvfl?fcd/e’ _ |
thEes 7 S e -

\/c /v /cd/‘ o2 /0 fer

::_/J,/e 7: Ia, ; re//‘c edéraé} (1/3 %ﬁ)zﬁa
aa c‘dm J0e “n

| / g ho/aMe,n,/;d 3 /3 ‘lﬂ& wme, e,aZ 6/0(4.

a/fed/ )A /Mb{& LL[.%/ e /Doc) na

&rc"uv"(ﬁ?wrd e,:.&n/arvnuh c/a ére Ve ‘o A ene
, /67\ thru‘é\.erL cpnaé c.a/écd{dra dzuo)

1,”1 meda. 1&*\/(‘%/000 . | '
= /chowae C /nu,%i /?/@FM 'E/OJeCma/d

| .c/e,c,, S/ meae )eiw,/ ?/d\nc AL dnns

655"3 )Qumm éeh Temer o ghend \.\/d)ubée
fémar Cl héu l/&ar U«_B rem mevd'c,. |

)/afcrz CJ.A e

,. ? S Al ® t;\/a)eH& gé/// ,3 mu ;ggfdi‘um
 f  ? CA!MJO)gn, ?/u%}a guwa 4 . |

9

50 Eedt

18



@ .SQCW\GJQ di Col«/enC’/d (2a7 %‘AQL@ G/d'//d AU T
. Sec K Lebug Khelu Ham Fat
é @ e e,kée)/mm @ug)/e,.
S‘dmo nalL hnno 6258, |
@@AOC /V‘C/dne)CO'V\’l 8L/ 5@‘:. 10.(11‘
. /S‘fau 0t Ze[, mes: - Aﬁef{r\/mﬁfgjd qw) Pemd“

10 (eAc.a " ol),gke.w\u

, w : 6 6(‘\&4 :/&#a J(AJM /(IH&MH c/l Ci lwrwe,
| né /> :,&d etd’eh re aAﬁd weu" |

/w.re alu&m&h (ﬁa),d-? ol 68 aaf‘dﬁ.wa/ Z«

| \/\/;/(A:rl A;,Mii‘d VHQ re S"éu}'& J/r\}&b/ e.
73 )

. Qme,m(c/, 3&):@“\4 :/;A: //L /:se :4// md/‘@ den}a )

1 nom:/’c//alwoécac/e,) - |

| '  ‘ig)p,‘ua 1 112;& <% CP@AVLJ |

_ Hud' 9\»0
5, H J(d/ hcrk«\, '
o l .}&aw—

R 2 A nme,v ’;
MK Pa nimen heo |>u
% P onamen fev\,mw#
2 W hklwvx Ay

| lo P wehet

/nr/sce. IZ -f-e cyo/gi(

%Q—Suf p«c‘/-' |
| C uédm}m )@,/ /ie p/// JQM'AL r'n uwf‘a
. mMQ? blﬁ MZWH};T Renn Mu Ké FéT’
jmj o 4l Mrvninoae dhno njt/o”Acocméim o)
/aef %AGJ‘& ‘/:N(A/,DN'CVAO 6n¢ha/& d/ édmém
J&;mses,

19



710 | DX | Nna | yap

] *

Cholam Shva Segol Tsere Patach Kamatz
PNY | Y1ap | Qvn | N | qun | qvn
212D nna | yny

% |00 ®

Y| % |03 | @ |mmmg|mpme
Chataf . Chataf Chataf

Shuruk | Kubbutz Segol Chirik Patach Kamatz

20




21



Filosofia dello spirito

Il mio martinismo

Il lavoro del gruppo, la recitazione dei salmi

di Avatar S:::1:::1:::

o scorso numero ho brevemente

esposto i miei pensieri in ordine

ai Maestri passati. Ho affermato
che del lavoro di Gruppo alcuni aspetti
hanno la necessita di rimanere riservati,
presupponendo che antefatto irrinun-
ciabile di essi sia l'esperienza vissuta,
essendo difficile, ovvero impossibile,
rappresentare il vissuto che appartiene
a ciascuno di noi.
Il secondo aspetto sul quale penso di
poter offrire qualche riflessione afferi-
sce la recitazione dei Salmi, dato peral-
tro comune a diverse scuole iniziatiche.
La prima domanda alla quale dare rei-
sposta e perché i Salmi.
Innanzi tutto, mi pare necessario ricor-
dare che il Libro dei Salmi fa parte tan-
to della Bibbia ebraica, quanto dell’An-
tico Testamento della bibbia cristiana.
Essi furono scritti in Ebraico, sicché una
domanda alla quale é facile dare rispo-
sta e quella relativa al perché viene sug-
gerito di recitarli in latino. Non cono-
scendo l'ebraico, ed avendo perso 1'uso
del greco, il latino rimane la nostra lin-
gua “ancestrale”.
Ora, i Salmi non hanno tutti la stessa
funzione, né sono nati in un unico e

coerente contesto. Possiamo, tuttavia,

22

differenziarli tra inni di lode, di suppli-
ca, di meditazione o ringraziamento.
Oggi e indifferente che essi siano sorti
come canti accompagnati da strumenti;
ci appare lontano culturalmente ogni
modus canoro o strumentale, nel senso
che la nostra attenzione e giustamente
indirizzata alla comprensione del testo
ed alla riflessione sullo stesso. Ne con-
seguira, ove se ne comprenda la funzio-
ne, che la pratica tende anch’essa alla
vibrazione consonante dell’esistere, del
microcosmo, del macrocosmo, dell’Es-
sere Trascendente.

Nel corso della nostra pratica, non pos-
siamo sottacere che gli Inni sono delle
splendide preghiere e lodi dell’ Altissi-
mo, le suppliche sono esternazioni di
sofferenza o lamenti, con conseguente
preghiera\invocazione a Dio perché
fornisca il suo aiuto; le suppliche, indi-
viduali e collettive, tendono a portare il
fedele e 'orante fuori della situazione
di indigenza o sofferenza nel quale il
singolo o il gruppo si trova. Quelli di
ringraziamento esprimono la gioia per
cio che la divinita ha consentito e offer-
to. Con espressione felice, essi sono sta-
ti definiti come “grida dell’anima” e co-

me tali continuo a ritenerli.



Non vi e dubbio che la recitazione dei
Salmi scelti e la riflessione sul loro con-
tenuto siano un “potente” mezzo di re-
lazione con Dio, quel Dio che non e piu
ebreo o cristiano, ma l'essere trascen-
dente cui tutti possono rivolgersi e con
il quale e possibile creare una relazione.
Essi, dunque, assumono una funzione
di mutamento dello stato d’essere e di
instaurazione di una relazione diretta
Si

nell’ambito delle attivita teurgiche con-

con l"Altissimo. entra, dunque,
sentite dalla nostra tradizione. L'aspet-
to esicastico determinato dalla reiterata,
costante (e consapevole) recitazione di
alcuni di essi completa 1'idea della rela-
zione di cui ho detto, irrinunciabile per
i pit. Correttamente si e scritto che “la
ripetizione di un gesto, una parola, un se-
gno, che partendo da un impulso iniziale,
puo essere valorizzato, potenziato e dina-
mizzato in termini di energia dall’azione
ripetitiva di tale atto iniziale. In pratica, re-
citando un salmo con intenzioni operative,
si attinge ad un serbatoio energetico invisi-
bile alimentato da secoli di orazioni e pre-
ghiere, che in varia misura hanno contri-

buito ad accrescerne valori e virtu nel tem-

V4

po”.
Ha, dunque, senso affermare che le pa-

role dei Salmi “sono tanto piu potenti
quanto hanno di magnetismo fissatovi dagli
altri operatori e per quanto rispondono con
suoni alle idee che si vogliono risvegliare”.

Aggiungo, e tale riflessione afferisce in

23

realta a tutta la esperienza di vita del
martinista, che 'atto di volonta, che e il
presupposto indefettibile di qualunque
percorso che si voglia ritenere serio,
'atto di volonta che & connesso anche
alla recitazione costante dei salmi, fa
conseguire una mutazione lenta, co-
stante e definitiva del proprio modo di
essere, come ciascuno di noi ha avuto
modo di sperimentare. Una constata-
zione che, ad un certo punto della via, e
una presa d’atto: non si e pitt quelli “di
prima”, la “persona” non c’é pit perché
si e giunti in contatto con l'essenza, in
noi. Ricordo che la parola persona, voce
di origine probabilmente etrusca, signi-
ficava propriamente «maschera teatra-
le», cioé cid che appare e non cio che e,
il guscio e non la sostanza cui tendiamo
ed alla cui consapevolezza aspiriamo.
In una tale ottica si pud comprendere
come possano affermarsi le “Virta Oc-
culte” dei Salmi Divini e si possa fonda-
tamente ritenere che ciascun salmo as-
solva, sul piano operativo, ad una fun-
zione specifica.

Certo, ed in questo esprimo una mia
opinione che so non essere condivisa da
tutti, alcuni Salmi risentono della loro
appartenenza vetero-testamentaria, ra-
gione questa per la quale ogni atteggia-
mento gnostico vuole che se prendano
le distanze nella misura in cui essi in-
neggiano ad un Dio lontano dall'idea di

Amore come esso oggi e inteso. Ma, nel



momento in cui il Dio vetero-
testamentario appare nella sua potenza
e nel suo fulgore ogni essere vivente
non puo che inchinarsi alla sua maesta
ed alla sottintesa e condivisa idea di ir-
rangiugibile traguardo per l'umanita.
In questo senso, e solo in questo senso,
puo essere accettata l'idea di un Dio
vendicativo, guerriero, spesso spietato
e sempre lontano dall'uomo, impegnato
da sempre a cercare e tracciare un senso

alla sua vita.

Concludo questo breve intervento ri-
cordando che, complessivamente ed in
ciascuna delle impostazioni del proprio
lavoro, i Salmi afferiscono ai due capi-
saldi del lavoro iniziatico: preghiera e

meditazione.

1 - In ordine all’uso necessario della lingua latina ¢
stato scritto che “soltanto questa, secondo un con-
cetto tradizionale, puo garantire la continuita del
valore magnetico occulto” giacche 1’uso della lin-
gua italiana sarebbe “meno efficace da un punto di
vista rituario” (cfr. Abate Julio, I/ libro dei salmi,
Viareggio, 1995, 5, nella introduzione a firma di
Pier Luca Pierini R.). Si legge, poi, nel corso del
testo: “Quelli che sanno il latino leggano i salmi in
latino, per meglio apprezzarne la sublimita. Colo-
ro che non lo conoscono, li leggano nella lingua a
loro piu familiare, [’effetto e sempre lo stesso, pur-
ché la lettura sia fatta piu che con le labbra col
cuore” (1vi, 82)

2 - Cfr. Ester, Salmi, in L’Uomo di Desiderio n.18,
28.

3 - Cfr. Ester, op.cit., 29

4 - Abate Julio, op.cit., 81

24



Le pagine delle corrispondenze

Vita e pensiero deil grandi maestri passati

del Martinismo
di Avatar S:::1:::1:::

PARTE I

Emanuel Swedenborg

L'Ordine Martinista ¢ un Ordine Illumi-
nistico, cioé una Universita di Studi er-
metici occulti, intendendo per occulti-
smo quella scienza che sta alla base di
tematiche e discipline metafisiche,
ognuna delle quali viene percorsa da
sentieri che si inerpicano all'interno di
antiche tradizioni cabalistiche, alchemi-
che, astrologiche, magiche, teurgiche
ecc. L'Ordine si avvale di ritualita e for-
mulazioni liturgiche di imponente ma-
gnificenza attraverso cui la mistica si
sviluppa, si integra e si applica

all” interno di un universo spirituale da
cui l'iniziato trova giovamento.

Pur dovendo essere un complemento
della Massoneria, il Martinismo si pone
al servizio di tutti quegli uomini e quel-
le donne “di Desiderio” che vogliono
nutrite la propria Scintilla Divina, ali-
mentandola con lo studio e la conoscen-
za, indipendentemente dall’apparte-
nenza o meno a Logge o altre Istituzio-
ni. Il “Desiderio” consiste nell” evolver-
si spiritualmente, aprendo il proprio
cuore verso quei valori che consentano
di raggiungere come obiettivo vero il

formarsi di una umanita migliore che

25

avra cosi la possibilita di vivere in un
mondo, dove il bene sopprime ogni
male. L'Ordine e pertanto su base spiri-
tualista, si impegna a combattere atei-
smo, materialismo e ignoranza dando
al simbolismo l'immenso valore trai-
nante e trasmutatorio che gli compete.
Non si occupa di dispute religiose (di
cui abbraccia tutte le professioni mono-
teiste) e nemmeno di politica, permet-
tendo cosi il libero studio e la piu in-
condizionata tolleranza.

Il padre fondatore dell’'Ordine Martini-
sta fu il Gerard Encausse (Papus 1865-
1916) coadiuvato da Augustin Chabo-
seau (1869-1946), entrambi componenti
dell’Ordine Cabbalistico della Ro-
sa+Croce costituito nel 1888 a Parigi dal
marchese Stanislao De Guaita.

Papus riusci con molta difficolta a coa-
gulare nel 1891 le idee liberamente rica-
vate dalle dottrine di Martinez de Pa-
squally e successivamente dei suoi di-
scepoli J.B. Willermoz e L.C. de Saint-
Martin, mettendo d’accordo vari appar-
tenenti alle diverse correnti teosofiche,
rosacruciane e cabalistiche presenti
alla fine del XIX secolo nel contesto



di un esoterismo francese e interna-
zionale in pieno fermento.
Da Papus in poi e fino ai giorni no-

N

stri per 1'Ordine Martinista e stato
un continuo e stentato incedere, irto
di difficolta caratterizzate da grandi
scissioni, unioni, rinascite e lunghe
messe in meditazione. L’eredita che
giunge a noi non si deve basare su
quelle che furono le lotte per il verti-
ce o per il raggiungimento di un effi-
mero alto grado, eventi tanto coreo-
grafici quanto poco utili alla causa,
ma sullo studio della vita e delle
opere dei Grandi Iniziati che hanno
fatto la storia e compilato la dottrina
del nostro Ven.mo Ordine, Grandi
Iniziati che costituiscono l'immortale
adunanza dei Maestri Passati della
Grande Loggia Bianca.

Questi ultimi si sono sovrapposti e
susseguiti nel corso dell’evoluzione
storica del Martinismo, lasciando ai
posteri un pit 0 meno ampio segno
del loro passaggio. Tuttavia non tut-
ti sono conosciuti se non nel conte-
sto del periodo in cui svolsero il pro-
prio magistero e cid0 non e un bene,
perche le loro opere rappresentano a
tutt’oggi un immenso patrimonio

culturale e misterico.

Sulla scorta di queste premesse, sen-
tito il parere favorevole del nostro

Ecc.mo Sovrano Gran Maestro Akhe-

26

naton ed ottenuta da lui I'approva-
zione, presenteremo a far parte da
ora ed in ogni prossima pubblicazio-
ne della rivista, gli immortali mistici
che hanno illuminato in maniera
straordinaria con il loro pensiero, le
attivita ed i lavori I'Universo Marti-
nista. Ogni scritto, sotto la mia su-
pervisione, sara a cura di un Fratello
o di una Sorella, possibilmente Asso-
ciato Incognito, in modo tale da ren-
dere attiva la loro presenza ai lavori

di catena.

Iniziamo doverosamente questo lun-
go cammino storico-filosofico dalle
sue origini, presentando Emmanuel
Swedemborg, mistico svedese che,
pur non essendo un martinista
(I'Ordine doveva ancora nascere)
molto incise sul pensiero illuminista.
Swedenborg cerco di realizzare una
cavalleria laica del Cristo, che ebbe
la missione di difendere l'idea cri-
stiana nella sua purezza primitiva e
di attenuare i deplorevoli effetti del-
le concussioni, degli accapparramen-
ti di fortuna e dei metodi adottati
dal Demonio, nominato “Principe di
questo mondo”. Egli combatte in ma-
niera assai vigorosa l'opera dei Ge-
suiti che, secondo lui, sotto la ban-
diera del Cristianesimo, ne favoriro-
no le malefiche attivita. In campo

iniziatico ided un sistema composto



da dieci gradi comprendenti gli alti gradi del Rito Scozzese ed i gradi [llumi-
nistici estrapolati dall” Ordine della Aurea Rosa+Croce formata da associa-
zioni di alchimisti e rosacruciani. Cido permise a Emmanuel Swedemborg di

essere un personaggio chiave dell’esoterismo del secolo dei Lumi.
Avatar S::l::li
EMANUEL SWEDENBORG

Chi visita la cattedrale di Uppsala (Svezia), dove riposano i grandi cittadini
svedesi, trova un sarcofago di granito col nome Emanuel Swedenborg. Qui e
sepolto uno dei piu straordinari figli della Svezia. I suoi resti mortali, custo-
diti in Inghilterra dove Swedenborg era morto, furono nel 1910 traslati a
Uppsala per ordine del re Gustavo V, che invio a questo scopo un brigantino
in Inghilterra: un onore riservato a re, vescovi e generali.

Emanuel Swedenborg, 1'uomo che diede uno straordinario contributo scienti-
tico e filosofico al suo tempo, discendeva da antiche famiglie svedesi in cui si
tramandavano tradizionalmente l’attivita mineraria e quella pastorale. Nella
prima parte della sua vita si dedico alla scienza e fu assessore alle miniere
della corte svedese. Nella seconda parte si rivolse poi interamente alla reli-
gione, alla teologia, alla spiritualita.

Il bisnonno paterno era stato pastore, come del resto era pastore il padre
stesso di Emanuel, Jesper, uomo di grande cultura, tanto da diventare vesco-
vo. Ebbe un peso notevole nella formazione del figlio.

Credeva nell’influenza diretta del mondo celeste su quello terreno, negli an-
geli e nei demoni e aveva anche avuto esperienze visionarie. Si sentiva sotto
la protezione dell’angelo custode fin da quando, bambino, era finito in un
torrente e di qui sotto la ruota di un mulino, e si era miracolosamente salva-
to. Da allora non abbandono mai la sua fiducia nei confronti dell’angelo pro-
tettore. Altrettanto viva e concreta era per lui la presenza del diavolo. A lui
attribui per esempio gli incendi che per ben tre volte gli bruciarono la casa,
distruggendo tutto quanto possedeva. Era anche convinto che i defunti dal
cielo partecipassero ancora alla vita dei loro cari in terra. Il figlio Emanuel
ereditdo quindi dal padre la sua capacita di vedere “l"invisibile”.

Jesper era ancora predicatore a Stoccolma quando Emanuel nacque il 29 gen-

27



naio 1688, terzo degli otto figli che il prelato ebbe dalla prima moglie. Il no-
me Emanuel, che significa «Dio con noi», era stato scelto per invocare su di
lui la costante presenza di Dio e affinché avesse sempre presente questa
unione col Creatore.

Della infanzia di Emanuel non si sa molto, Aveva appena otto anni quando
perse la madre. Tuttavia, il carattere tranquillo e benevolo di lei lascio un se-
gno profondo nell’animo del bambino che fu allevato dalla sorella maggiore
e dalla matrigna.

Da piccolo Emanuel manifestd un ardore religioso che colpiva anche i fami-
liari: pregava molto ed era attirato verso tutte le manifestazioni religiose.
Prestissimo e spontaneamente si abitud a una particolare «respirazione inte-
riore» (cosi lui stesso ebbe in seguito a definirla nel suo Diario spirituale),
che usava quando mattina e sera diceva le preghiere e attraverso la quale in
seguito riusciva a mettersi in contatto con angeli e spiriti.

Quando era bambino, Emanuel tratteneva il respiro quando pregava in fami-
glia e cercava di adeguare la respirazione al battito cardiaco, notando che in
questo modo il suo stato di coscienza si trasformava. Si trattava di una forma
di controllo della respirazione e della mente finalizzata a liberare i sensi dal-
la schiavitu degli oggetti di desiderio.

Col passare degli anni, il contatto con la scuola e la tradizione scientifica del
suo tempo prevalsero nel suo animo ed avvenne una frattura con l'atteggia-
mento religioso della sua infanzia. I suoi interessi si rivolsero interamente al-
la scienza. Bisognera aspettare che avesse pitt di 50 anni per ritrovare in lui
esperienze religiose e visioni.

Il mondo accademico con cui Swedenborg venne in contatto all’'universita di
Uppsala era quello dell’'umanesimo svedese. In un certo senso arretrato ri-
spetto a quello di altri paesi europei, dove le scienze gia avevano scosso 1’an-
tico predominio delle materie umanistiche.

Emanuel fu introdotto dal cognato nell’ambiente universitario, dove ben pre-
sto si distinse.

Era in grado di scrivere in latino, la lingua colta del tempo, sia in prosa che
in poesia e, in seguito, imparo anche inglese, olandese, francese e italiano.
Suonava l'organo ed era dotato di una grande versatilita.

Le sue predilezioni si indirizzarono pero rapidamente verso le scienze: mate-

matica, geometria, astronomia, tecnica lo affascinavano. In questi campi, ol-

28



tre al cognato, ebbe come maestro - specie per la fisica e la geologia - un al-
tro grande umanista svedese, Olav Rudbeck. Il suo modello pero era l'inge-
gner Christopher Polhem, notevole personaggio stimatissimo da Carlo XII e
autore di tutti i suoi progetti militari, minerari e navali.

Swedenborg vide in lui la quintessenza della scienza moderna e desidero su-
bito conoscerlo e possibilmente diventare suo assistente. Su sua sollecitazio-
ne, il vescovo Jesper scrisse a Polhem pregandolo di accogliere il figlio nella
sua casa e lo scienziato, che certamente doveva aver gia avuto modo di ap-
prezzare le doti del giovane, acconsenti di buon grado.

Contemporaneamente perd veniva crescendo in Swedenborg il desiderio di
un viaggio di studi in Inghilterra, dove la nuova scienza stava evolvendosi
molto pitu celermente che in Svezia, Qui insegnavano personalita come New-
ton, Halley, Flamsteed, qui c’erano gli osservatori, i laboratori, le attrezzatu-
re tecniche; soprattutto c’era la Royal Society che, sotto il patrocinio della co-
rona, riuniva i rappresentanti delle scienze moderne.

Nel settembre del 1710, a 22 anni, Swedenborg parti per I'Inghilterra, pieno
di progetti e di aspettative.

L’Inghilterra degli inizi del Settecento stava preparandosi ad assumere il
ruolo di guida del mondo grazie all'impero coloniale appena conquistato. I
beni di tutta la terra confluivano, attraverso le colonie, in Inghilterra.
Appena stabilito e organizzato a Londra, il giovane Swedenborg riusci ad en-
trare in contatto coi grandi della scienza del tempo. Studio tutti i libri di
Newton e frequento inoltre l’osservatorio di Greenwich.

Rientrato in patria, dopo aver visitato anche la Francia e 'Olanda, porto con
sé un ricco bottino tra cui anche disegni e progetti per invenzioni meccani-
che, che tuttavia non trovano subito l’accoglienza che Emmanuel si sarebbe
atteso. La cosa piu positiva fu la ripresa del contatto con Polhem, che rimane-
va sempre il primo scienziato svedese e con il quale fondo la prima rivista
scientifica della Svezia, dal titolo Il Dedalo Iperboreo (cioe, il Dedalo Nordico),
che usci dal 1716 al 1718.

Molto intelligentemente, Swedenborg vide in questa rivista la possibilita, di
diffondere le proprie idee e le proprie invenzioni, e vi lavoro con grande ze-
lo, pubblicandovi i suoi studi su tutti i tipi di macchina che aveva progettato,
compresi quelli sul volo.

Il genio di Swedenborg fu scoperto da Carlo XII. Il giovane sovrano non si

29



occupava solo di politica, ma si interessava vivamente degli sviluppi della
scienza. Con Polhem ed Emmanuel, il re discuteva di economia, trasporti e
scienze tra cui anche di astronomia, astrologia ed anatomia dei nervi e delle
membrane.

Una particolare propensione Swedemborg la ebbe nello studio delle maree,
delle pietre, dei metalli e dei fossili, misuro i movimenti degli astri, facendosi

guidare soltanto dai fatti: ricavo sempre la teoria dalla pratica.

Improvvisamente perd cambio interessi passando dalla fisica alla metafisica.
Abbandonando la scienza, si dedico all’introspezione e alle visioni, acquisi in
tal modo la maniera di operare e valutare. Fu insieme teorico e pratico, una
mente complessa insomma.

Tra il 1720 e il 1724, anno in cui ebbe inizio la sua metamorfosi, continuo a
viaggiare in cerca di informazioni scientifiche e filosofiche. Acquista libri
esoterici e di cosmologia. Conosce i sapienti del tempo. Impara e insegna,
vuole e cerca lo scambio di informazioni. Vuole conoscere il mondo e «la for-
za che lo tiene insieme».

In rapida successione appaiono le sue grandi opere scientifiche: testi di mate-
matica, geologia, cristallografia (una scienza che contribui a fondare), fisica,
mineralogia (poderoso lavoro sul ferro, che ancora decenni dopo fu ripubbli-
cato dall’Academie Francaise come miglior testo disponibile sull’argomento).
Si occupo fortemente di filosofia e studio quelli che chiamo «i primi inizi del-
le cose naturali».

Le accademie gli aprirono le porte: & ormai un uomo arrivato, la sua compa-
gnia e ricercata ovunque si rechi, le riviste scientifiche fanno a gara per pre-
sentare i suoi libri e i suoi studi.

Ma proprio quando, dopo tanto lavoro, raggiunse tutto questo, inizia una
nuova fase nella sua vita di uomo e ricercatore.

A 56 anni, nel 1744, Swedenborg era al culmine della carriera scientifica: era
universalmente stimato e ammirato, in stretto rapporto con la corte svedese e
i maggiori letterati, filosofi e scienziati d’Europa. Conosceva otto lingue e il
suo «smoderato desiderio» (sono sue parole) di approfondirsi in tutti i campi
dello scibile aveva fatto di lui una mente enciclopedica, certamente uno dei
protagonisti del Settecento europeo.

Aveva raggiunto la sicurezza economica e sociale.

30



Essendo rimasto celibe (non fu mai pero un misogino, e anzi il suo Diario dei
sogni rivela impulsi erotici molto chiari, motivo per cui quest’opera per mol-
to tempo & stata ritenuta troppo scabrosa...), non era legato ai tempi di una
famiglia per cui non aveva mai orari regolari e di riposo. Era pero molto so-
cievole, amava la compagnia, riceveva spesso visite ed era sovente invitato a
cena nelle case degli amici, dove si recava con piacere.

Nei quarant’anni in cui si era dedicato alla scienza, Swedenborg non si era
piu occupato di religione.

Si era allontanato da ogni pratica religiosa, e occorse veramente una partico-
lare «chiamata» perché cambiasse radicalmente il suo atteggiamento.

Come si intuisce dalle sue opere, aveva continuato a credere in un Dio crea-
tore e in una vita dopo la morte, ma per decenni non aveva sentito la necessi-
ta di confrontarsi direttamente con questi problemi. Del resto, anche dopo la
sua metamorfosi rimase sempre lontano da ogni dogmatismo, dai libri di teo-
logia e dalle dispute del tempo: da scienziato Swedenborg divenne un misti-
co, uno cioe che fa esperienza diretta di Dio senza bisogno di intermediari.
Alla crisi religiosa Swedenborg arrivo quasi inavvertitamente, quando dopo
aver studiato la natura si mise alla ricerca del principio unificatore che tutto
collega, e dallo studio del corpo umano volle passare a quello della psiche e
dell’anima. La crisi religiosa non arrivo di colpo - maturava certamente da
tempo, covava sotto la cenere - e la visione che segno la metamorfosi definiti-
va trovo un terreno gia predisposto, quasi in attesa.

I primi segni di un cambiamento radicale di orizzonti furono i sogni: quelli
di cui ci ha lasciato testimonianza nel suo Diario. Erano sogni che gli porta-
vano intuizioni e simbolicamente gli preannunciavano nuovi indirizzi.

Oltre ai sogni, in questo primo periodo della sua crisi ci furono le visioni del-
la luce: una sorta di illuminazione interiore, abbinata a visioni di luci o fiam-
me. Si rende conto che sogni e visioni gli trasmettono una conoscenza supe-
riore e comincia a tendere esclusivamente ad essa. Si dedica alla meditazione
e riprende a praticare la «respirazione spirituale» che da bambino usava in-
tuitivamente e gli consentiva di rendere piu intensa la preghiera.

Sogni, intuizioni, illuminazioni e visioni divengono sempre piu ricchi, ampi,
completi, lo coinvolgono sempre pit, lo convincono che in lui si sta operando
una metamorfosi destinata a renderlo degno di accogliere rivelazioni supe-

riori, e capace di trasmetterle.

31



Alla respirazione Swedenborg attribui sempre molta importanza e in Arcana
Coelestia espresse la sua dottrina della doppia respirazione: ogni uomo ha
una respirazione esteriore e una interiore. La prima e del mondo, la seconda
del cielo.

Quando "'uomo muore, la respirazione esteriore cessa, mentre quella interio-
re, che durante la vita terrena é rimasta silenziosa e non percepibile, conti-
nua.

Il nuovo stato d’animo lo porta a rileggere la Bibbia e a frequentare di nuovo
la Chiesa.

La figura del padre, il quale finché era vissuto aveva disapprovato il corso
che aveva preso il suo pensiero e con cui per anni c’erano state tante incom-
prensioni, gli appare ora come una guida sicura. Nel marzo del 1744 il padre
gli appare piu volte nelle visioni: lo chiama, lo abbraccia e lo invita a cambia-
re modo di vedere e ad accettare la missione spirituale prevista per lui.

La crisi definitiva lo coglie mentre sta preparando la pubblicazione del Re-
gnum animale, la grande opera scientifica risultato di anni e anni di studi e
ricerche sulla vita organica, 'anatomia dell’organismo umano e animale, le
funzioni degli organi e del cervello. Un’opera destinata ad esaltare la gloria
di Dio attraverso la natura da Lui creata.

Nella notte tra il 6 e il 7 aprile, dopo tentazioni e angosce per superare le
quali ha invocato l'aiuto divino, gli appare Cristo, il Dio liberatore che si ri-
vela all’'uomo. E’ la notte di Pasqua, e Swedenborg viene colto da un tremito
violento in tutto il corpo accompagnato da un fruscio come di vento. Un’esta-
si celeste lo invade e si accorge di parlare senza che sia lui a pronunciare le
parole: «<O Tu Gesu Cristo onnipotente, che nella Tua grande pieta sei venuto
a visitare questo peccatore, rendimi degno della Tua grazia !». Swedenborg
prega ed ecco che sente una mano stringere la sua: «<O Tu che hai promesso
di accogliere nella tua grazia i peccatori, non puoi fare altro che mantenere la
Tua parola !». Allora, racconta Swedenborg nel suo Diario Spirituale (scritto
esclusivamente ad uso personale e pubblicato solo dopo la morte del suo au-
tore), «fui sul Suo petto e lo guardai in volto ! Era un volto di tale espressio-
ne di santita che non so descriverlo. Sorrideva e credo che quello fosse pro-
prio il suo viso quando viveva sulla terra. Egli si rivolse a me e mi chiese se
avevo il ,lasciapassare sanitario”, e io risposi: “O Signore, lo sai meglio di

me”, al che Lui rispose: “Fallo dunque”, e io capii: “Fai quello che hai pro-

32



messo”. “O Signore, dammi la Tua grazia perché ne sia capace !”».

Il richiamo al «lasciapassare» € un ricordo dell’esperienza avuta da Sweden-
borg quando da ragazzo era andato a studiare in Inghilterra: era entrato a
Londra senza il lasciapassare sanitario, lui che veniva da un paese dove im-
perversava la peste, e questa impresa gli era quasi costata la vita. Ora, dopo
tentazioni e angosce, sta per approdare alle rive del mondo spirituale, e gli
viene chiesto se ha il lasciapassare, cioé se e degno di entrare e pronto a far-
lo, se ha superato la quarantena delle tentazioni e dei dubbi.

Questa visione segna la svolta definitiva nella vita di Swedenborg, il quale si
rende conto che cio che conta e che salva non é il sapere scientifico cui finora
ha dedicato tutto se stesso, ma la conoscenza del Dio personale che gli si e
manifestato sotto I'immagine del Figlio. Non pit il Dio oscuro e misterioso
che governa le leggi della natura, ma Cristo che ha visto in volto e che divie-
ne d’ora in avanti il centro dei suoi pensieri e della sua vita. Il suo orgoglio
di scienziato svanisce come neve al sole, e Swedenborg si volge al compito
che lo attende.

Attraverso i sogni comincia a capire che il suo compito & “scrivere di cio che
e superiore, e non di cose terrene...”

Swedenborg prega, si interroga, attende, studia la Bibbia. Nel 1745, mentre e
a Londra, grazie a un’altra visione supera definitivamente la crisi. E’ la meta
di aprile, & passato un anno esatto dalla prima visione. In quest’anno Swe-
denborg ha pubblicato il terzo volume del Regnum Animale e i due volumi
di Della saggezza e dell’amore di Dio. Ecco, con le parole di Swedenborg, I'e-
sperienza determinante: “Ero a Londra e stavo pranzando nel mio abituale
ristorante. Ero affamato e mangiavo con grande appetito. Verso la fine del
pasto mi accorsi che una specie di nebbia mi si faceva davanti agli occhi. La
nebbia divenne piu fitta e io vidi il pavimento della stanza coperto dei piu
orribili animali striscianti, serpenti, rospi e simili. Io ero stupefatto, perché
ero in piena coscienza. Poi l'oscurita divenne pitt completa per sparire infine
completamente, e ora in un angolo della stanza vidi seduto un uomo che mi

'II

terrorizzo con le sue parole. Mi disse infatti: «Non mangiare tanto !”.
“Poi tutto si oscuro di nuovo, ma di colpo si rifece luce e mi ritrovai solo nel-
la stanza. Questa visione mi indusse a tornare rapidamente a casa. Durante la
notte mi si ripresento lo stesso uomo, il quale mi disse che era Dio, il creatore

del mondo e redentore, e che mi aveva scelto per spiegare agli uomini il sen-

33



so spirituale delle Sacre Scritture; lui stesso mi avrebbe dettato quello che
avrei dovuto scrivere su questo soggetto. In quella stessa notte, per convin-
cermi, mi fu mostrato il mondo spirituale, I'inferno e il cielo, dove incontrai
parecchie persone di mia conoscenza e di tutti i ceti sociali. Da quel giorno
rinunciai a ogni interesse scientifico terreno e lavorai soltanto alle cose spiri-
tuali, secondo quello che il Signore mi aveva ordinato.

In seguito il Signore apri gli occhi del mio spirito, cosi che mi trovai in grado
di vedere mentre ero pienamente desto quello che avviene nell’altro mondo,
e di parlare con gli angeli e gli spiriti”.

Si puo affermare che tutta 1'opera scientifica finora compiuta da Swedenborg
costituisca una sorta di preparazione a quello che doveva essere 1'autentico
compito della sua vita, quello per il quale e rimasto famoso. Nella sua carrie-
ra di scienziato aveva acquisito capacita di osservazione, di analisi e di sinte-
si, sapeva autodisciplinarsi e valutare il valore del proprio lavoro e delle teo-
rie che formulava. Aveva una notevolissima abilita organizzativa e una
straordinaria capacita di lavoro. Sapeva come si prepara un manoscritto, era
in grado di confezionare copie perfette pronte per la pubblicazione. Era
pronto per il gran balzo.

La visione di Londra gli diede le ali: ora sapeva in che cosa consistesse il
compito che lo attendeva. Doveva rivelare il vero senso della Bibbia e descri-
vere l'altra dimensione: spiriti e angeli saranno d’ora in poi suoi maestri. La
sua vita ha uno scopo nuovo, al quale si dedica con tutto se stesso.

Lo scienziato diventa mistico, veggente e profeta.

Col tempo le visioni si fanno piu nitide, le certezze interiori sempre piu sal-
de, il contatto con l'altra dimensione, gli angeli e gli spiriti dei trapassati
sempre piu agevole e «normale».

Cresce in lui la consapevolezza della propria vocazione e del proprio compi-
to. Modesto e mite nella vita quotidiana e nel rapporto col prossimo, ha un
alto concetto della propria missione, che ritiene destinata ad aprire una nuo-
va era. Tutto ora gli sembra un impedimento al nuovo compito: i vecchi im-
pegni, la professione, le cariche avute finora. Adesso deve dedicarsi soltanto
alle visioni che il suo occhio interiore gli rivela e all’illustrazione del vero
senso della parola divina: gia nel 1747 pubblica Arcana Coelestia, dedicata
appunto a questo fine. Nello stesso anno da le dimissioni dal Reale Collegio

delle Miniere, giustificandole con altri compiti che non definisce. Le dimis-

34



sioni vengono accettate con rammarico, ma il mutamento di Swedenborg, no-
nostante la sua riservatezza, non passa inosservato. Del resto, lui sa bene
quello a cui va incontro: il destino di tutti i profeti e i visionari e stato sem-
pre quello di essere presi per pazzi. E I'epoca in cui egli dava inizio alla sua
attivita non era certo la piu adatta ad accettarla: siamo infatti in pieno Illumi-
nismo, in piena eta dei lumi, in pieno empirismo e materialismo. La ragione
umana indaga e rivela tutto, smaschera miti e leggende, non crede piu ad an-
geli e demoni, mette al bando la magia.

Il «caso Swedenborg» fece epoca anche tra i teologi; pochi anni prima di mo-
rire il veggente fu addirittura accusato di eresia da certi parroci che non riu-
scivano ad accettare la realta del suo contatto con l'altra dimensione. Lo
prenderanno per pazzo, ma non puo fare a meno di fare quello che fa.
Swedenborg godette sempre di un’ottima salute e a 84 anni, I’eta in cui mori,
era ancora agile e svelto come un giovanotto. I piccoli disturbi che aveva, per
esempio il mal di denti, li attribuiva ai demoni, come al tempo suo aveva fat-
to suo padre, e quindi non li curava.

Problemi economici non ne aveva: oltre a poter contare su una discreta eredi-
ta paterna (il vescovo Jesper aveva avuto delle quote di certe miniere), il re
gli aveva concesso fino alla morte la meta del suo stipendio di assessore.

Poté cosi continuare a viaggiare come aveva sempre fatto e a pubblicare i
suoi libri in proprio. La sua presenza era carismatica, suscitava immediata-
mente rispetto e ammirazione e anche chi non credeva in lui restava incanta-
to ad ascoltarlo quando parlava del mondo degli spiriti.

Le visioni che lo accompagnarono fino alla morte avvenivano in questo mo-
do: mentre quelle dei mistici avvengono in genere in stato di estasi, con
esclusione quindi della coscienza vigile, quelle di Swedenborg avvenivano in
piena consapevolezza. Era quindi contemporaneamente cittadino della terra
e del cielo e aveva rapporti sia con gli uomini che con gli angeli. Vedeva al
tempo stesso il visibile e 'invisibile. Il piu delle volte le sue visioni avveniva-
no in stato di veglia, a occhi aperti, altre volte a occhi chiusi, oppure tra ve-
glia e sonno. Qualche volta «vedeva» in sogno: un sogno tutto speciale, quel-
lo che oggi chiameremmo un sogno lucido. In questi casi, e solo in questi, la
coscienza diurna era offuscata. Le visioni gli trasmettevano insegnamenti che
egli poi sistematizzava nei suoi scritti; altre volte «vedeva» immagini che poi

gli angeli gli spiegavano. In lui la visione nasceva dalla contemplazione, dal-

35



la meditazione sui problemi e gli argomenti sui quali si concentrava. Era
quindi in grado di controllare le proprie visioni, che non lo coglievano im-
provvisamente, ma venivano richiamate dal suo pensiero o dalla preghiera.
Oltre che gli angeli, vedeva i defunti e si intratteneva con loro. Aveva la pos-
sibilita di incontrare volontariamente determinati defunti, ma non lo fece mai
per soddisfare mere curiosita.

Dopo aver avuto le visioni, scriveva a gran velocita: lui stesso affermava di
usare una sorta di scrittura automatica.

E’ bene precisare che Swedenborg non intese mai fondare una «nuova chie-
sa», ma semplicemente fare nuove formulazioni di fede, sulla base di quanto
gli veniva detto e mostrato. Le varie «Societa Swedenborg» esistenti in alcu-
ne nazioni europee e negli Stati Uniti sono sorte molti anni dopo la sua mor-
te, avvenuta a Londra il 29 marzo 1772.

Nel 1747 appariva a Londra il primo degli otto volumi (dodici nelle edizioni
moderne) dell’opera latina intitolata Arcana Coelestia (= Segreti celesti).
L’autore non era menzionato. Fin dall’inizio veniva dichiarato lo scopo del
libro: «Posso subito testimoniare che per la divina grazia del Signore mi e
stato concesso gia da alcuni anni di essere costantemente e ininterrottamente
in compagnia di spiriti e angeli, sentendoli parlare e a mia volta parlando
con loro. In questo modo mi é stato dato di sentire e vedere cose meraviglio-
se nell’altra vita, che prima non erano mai venute a conoscenza di alcuno, e
neppure nel pensiero. Sono stato istruito sui diversi tipi di spiriti, la condi-
zione delle anime dopo la morte, l'inferno o la lamentevole condizione di chi
non ha fede, il cielo o la condizione beata di chi ha fede; e specialmente sulla
dottrina della fede che é riconosciuta nell’'universo cielo. Sui quali soggetti,
per la divina grazia di Dio, di piu sara detto nelle pagine seguenti».

L’autore di queste righe non aveva mai cercato di mettersi volontariamente
in contatto con spiriti e angeli: tutto - diceva - avveniva per grazia e volere di
Dio. Come ai veggenti della Bibbia, anche a Swedenborg la visione veniva
concessa in stato di veglia, cosi che subito dopo poteva trascrivere cio che
aveva visto e udito. Dopo la pubblicazione, avvenuta tra il 1747 e il 1758, di
Arcana Coelestia, che rappresenta da sola piu di un terzo dell’intera opera
teologica di Swedenborg, i libri successivi furono presentati in volumi singo-
li su temi specifici: nel 1758 apparve a Londra il suo libro piu famoso, uno

dei bestseller religiosi di tutti i tempi: De coelo et inferno ex auditis et visis

36



(Del cielo e dell’inferno sulla base delle cose udite e viste), comunemente no-
to come Cielo Inferno. Nel 1771 fu pubblicata la sua ultima opera, Vera chri-
stiana religio (La vera religione cristiana). L’opera religiosa completa di Swe-
denborg comprende pero moltissimi altri titoli, tra cui ricordiamo: L’apoca-
lisse rivelato, L’amore coniugale, Il divino amore, La divina provvidenza, La
dottrina della vita, La nuova Gerusalemme e la sua dottrina celeste, La divi-
na saggezza, e molte altre.

La sua opera piu vasta, Arcana Coelestia, & la spiegazione metodica del signi-
ficato interiore e allegorico dei testi sacri: i libri della Genesi e dell’Esodo, la
storia biblica della creazione, la caduta dell’uomo, il diluvio, i patriarchi fino
a Mose. Tra i vari capitoli troviamo brevi trattati su temi religiosi, ad esem-
pio «Della resurrezione dell’'uomo dalla morte e il suo ingresso nella vita
eterna», «La natura della vita dell’anima o spirito», e altri ancora.

Arcana Coelestia, e in generale l'opera religiosa di Swedenborg, consente
una vastissima visione dell’universo, che viene descritto come un tutto armo-
nico, costituito da cio che il veggente chiama «il grande uomo»: proprio come
il corpo umano consiste di miriadi di parti, organi e cellule, cosi I"'universo
nel suo complesso e costituito da infinite «societa» distinte, che lavorano ar-
moniosamente assieme, ognuna essenziale a tutte le altre.

In tutto I'universo esiste un unico Dio, il Dio dell’eternita, che ha preso for-
ma umana in Gesu Cristo. Egli e il «sole spirituale», il centro di irradiazione
di tutta la vita spirituale e naturale.

Tutti gli abitanti del mondo spirituale, di cui noi fin d”ora siamo cittadini po-
tenziali, sono stati una volta uomini sul nostro pianeta o su uno degli altri in-
finiti pianeti abitati. Angeli e demoni, le creature di cui tutte le religioni par-
lano, sono quello che siamo noi, solo in misura estremamente potenziata, nel
bene e nel male. Dopo la morte, che distrugge solo il corpo materiale, si rag-
giunge il mondo spirituale, cioe 'altro livello di esistenza, come Gesu inse-
gna nel Nuovo Testamento. Il destino ultimo dell’'uomo dipende dalla sua si-
tuazione interiore, dal suo «amore», dal suo desiderio di servire Dio oppure
di farsi servire, dall’essere un elemento costruttivo oppure distruttivo.

«La terra», fu dettato al veggente, «e il vivaio del mondo spirituale»: una vol-
ta lasciata la terra, 'uomo raggiunge la sua vera destinazione. Dopo la morte
I"uomo e pitt uomo di prima, e pitt intensamente uomo: ha un corpo spiritua-

le con membra e sensi, puo pensare e volere, ha una memoria, € uomo o don-

37



na.
Quando per esempio descrive i compiti degli angeli, non parla di eterno pre-
gare, cantare e suonare 1'arpa, non parla di eterna contemplazione di Dio, ma
dice che la loro massima gioia e giovare al regno divino e che le loro occupa-
zioni sono infinite.

Il mondo spirituale descritto da Swedenborg e molto simile a quello terreno
(pero il cielo e infinitamente piu bello e I'inferno pit brutto e distorto...): pe-
r0 quello che vediamo in quel mondo - precisa il veggente - non e materiale.
Noi vediamo cio che potremmo chiamare «corrispondenze». Un bel giardino
corrisponde alla serenita dell’animo. Se vediamo animali o uccelli, essi rap-
presentano i nostri affetti. Alberi, case, panorami e citta rappresentano le no-
stre idee, e gli abiti che indossiamo corrispondono a qualita della nostra per-
sonalita. Il tema delle «corrispondenze» & molto vasto e importante in Swe-
denborg, e va tenuto ben presente specialmente da chi trova che il suo aldila
sia troppo simile alla terra.

Nella creazione esistono due dimensioni, o due «mondi». L’uomo e, per cosi
dire, «cittadino di entrambi i mondi»: attraverso il corpo e cittadino di quello
materiale, attraverso lo spirito di quello spirituale. Di questa sua doppia cit-
tadinanza I"'uomo pero si rende conto di rado, in quanto i sensi materiali lo
fanno di preferenza rivolgere al mondo materiale. I veggenti invece, per vo-
lere di Dio, usano anche i loro «sensi spirituali», cosi che gia sulla terra pos-
sono vedere e sentire cio che di solito viene percepito solo dopo la morte del
corpo. Il mondo spirituale non e quindi al di la del mondo spaziale, ma sol-
tanto al di la dei nostri sensi corporei: € in noi e intorno a noi. Tutte queste
cose Swedenborg, scienziato e ricercatore, sa esprimerle con precisione, an-
che se e ben consapevole che le parole terrene sono inadeguate.

Un altro concetto basilare di Swedenborg e che I'uomo é in realta uno spirito
che vive dentro un corpo materiale. L’anima nascendo si riveste di sostanze
materiali fornite dalla madre e poi, dopo la nascita, continua a svilupparsi fi-
sicamente e al tempo stesso anche mentalmente e spiritualmente. Alla morte
questo essere spirituale viene liberato dall’involucro materiale e trova la sua
collocazione nel mondo degli spiriti. Chi ha vissuto bene, raggiunge uno sta-
to felice di pura armonia con la propria natura, chi ha scelto il disordine e
I’egoismo non sara capace di tollerare la sfera celeste e cerchera i suoi simili:

il che - commenta Swedenborg - e gia una sufficiente punizione.

38



La vita sulla terra (Swedenborg lo fa notare con frequenza) & una preparazio-
ne a quella che verra, e tra i due mondi c’é una interrelazione che é la fonte
delle nostre emozioni e delle nostre idee. Tra coloro che vivono nel mondo
spirituale e quelli che vivono ancora sulla terra c’e¢ un continuo rapporto: noi
siamo costantemente in compagnia di esseri invisibili, i quali possono in-
fluenzarci in modi a noi sconosciuti. Esistono spiriti buoni e spiriti cattivi, e
tutti fanno sforzi incessanti per indurci nella loro sfera e operano in modi che
noi neppure sospettiamo, pero evitano assolutamente d’agire in modo da to-
glierci la nostra liberta: noi nella nostra vita siamo in grado di incoraggiare la
presenza degli spiriti buoni e di allontanare quelli cattivi, indirizzandoci
quindi al meglio. L’'uomo é stato creato dalla sapienza e dall’amore divino af-
finché sia sempre consapevole di essere lui stesso a controllare e configurare
il proprio destino.

Swedenborg afferma anche che Dio ha sempre comunicato con 'uomo attra-
verso la rivelazione diretta e I'opera meravigliosa della natura: ma 1"'uomo
non ha mai prestato orecchio troppo attento ai divini insegnamenti.

Nei suoi libri, specie Cielo e Inferno, si trova una completa descrizione
dell’aldila, sono riportate conversazioni con persone morte, visite a popoli di
tempi passati e di pianeti diversi dal nostro. E a certi amici che lo sconsiglia-
vano dal mettere nei suoi libri queste visioni per timore del discredito, Swe-
denborg dichiaro semplicemente che gli era stato ordinato di includere anche
questo, e lui doveva quindi ubbidire.

A dimostrazione della buona fede con cui Swedenborg operava, sta il fatto
che per sostenere le sue idee egli mise a repentaglio la sua posizione di uomo
stimato e onorato e corse il rischio di mettersi in serio disaccordo con la
Chiesa: il motivo dei suoi lunghi viaggi all’estero e della pubblicazione in
paesi stranieri delle sue opere dipende dall’impossibilita di far apparire i
suoi libri nella Svezia luterana.

Le esperienze mistiche di Swedenborg possono essere riassunte dalla seguen-
te dichiarazione: “Ho visto mille volte che gli angeli hanno forma umana e
mi sono intrattenuto con loro come 'uvomo si intrattiene con l'uomo, a volte
con uno solo, a volte con pitt di uno, e non ho visto nulla in loro che differis-
se dall'uomo in quanto alla forma. Affinché non si potesse dire che si trattava
di illusione, mi e stato concesso di vederli in pieno stato di veglia, mentre ero

padrone di tutti i miei sensi ed in uno stato di limpida percezione”

39



Le nozioni teologiche che Swedenborg espose furono molto distanti dalla
Chiesa ufficiale. Queste lo condussero a una vera e propria condanna da parte
della Chiesa Luterana di Svezia (ma solo le teorie furono oggetto di condan-
na, mai la sua persona).

La fede piu genuina consiste proprio nel vivere in questa funzione ogni no-
stra azione e scelta; ogni nostro amore, desiderio e pensiero, che lo vogliamo
o no, determinera la nostra scelta per il Cielo o per l'Inferno, perché ogni
azione o cosa di questo mondo materiale conduce a queste due scelte. La scel-
ta del Bene e della Verita, che nel mondo spirituale sono qualita reali dello
Spirito di Dio (una sostanza divina identificabile nello Spirito Santo), che ten-
gono in vita ogni persona e realta in modo costante, permettono all'individuo
di percorrere la strada di bene che Dio ha costituito da sempre per I'uomo.

La scelta alternativa consiste nel pervertire il Bene e la Verita divini, in Mali e
Falsita (corrispondenze negative); & questa condizione a determinare 1'Infer-
no, che non e quindi una punizione divina. Ogni cosa che esiste nel nostro
mondo materiale ha un suo corrispettivo nel mondo spirituale, a partire dalla
nostra natura umana che é l'espressione naturale di Dio. La Trinita divina &
I'origine dell'umanita, in quanto Dio € Uomo dall'eternita, e Gesu Cristo ¢ l'e-
sperienza materiale di Dio Padre.

La vita dell'uomo nel mondo materiale e destinata a proseguire nel corrispet-
tivo mondo spirituale, dove non esiste la temporalita, ma l'eternita, e la resur-
rezione & il nome con cui si intende il passaggio a questa nuova vita spiritua-
le: numerose sono infatti le descrizioni di questa vita, che Swedenborg disse
di aver sperimentato attraverso numerosi stati di pre-morte. Le sue presunte
comunicazioni con gli spiriti furono secondo le sue testimonianze faccia a fac-
cia, da uomo a uomo". Una delle idee di Swedenborg che pitu di ogni altra ne-
cessita di chiarimenti e relativa alla Trinita divina. Per Swedenborg la dichia-
razione dogmatica del Credo formulato da Atanasio di Alessandria, secondo
il quale in Dio vi e una Trinita di persone, e sbagliata.

Coloro che nel mondo distinguono il divino in tre persone, avendo di ognuna
di queste una diversa concezione, e non si concentrano su un solo Signore,
non possono essere accolti in Cielo. Swedenborg afferma che e corretto consi-
derare la Trinita come natura dell'unica persona divina, ossia "Anima" (Dio
Padre da cui tutto ha origine, ogni Amore e Sapienza), "Corpo" (I'umanita di

Dio che si esprime nella figura di Gesu Cristo), e "Spirito Santo" cioé il

40



"Divino Bene" e la "Divina Verita" (Lo Spirito di Dio e l'azione che esprime la
volonta e il desiderio di Dio, lo Spirito non € un'astrazione o una semplice
energia, ma e in sostanza identificabile con Dio stesso poiché "l'Essere" di
Dio coincide con "lI'Azione" di Dio, di conseguenza la "Divina Verita" e il
"Divino Bene" secondo Swedenborg sono la sostanza di Dio). La Trinita non e
quindi un mistero insondabile dalla mente umana (che fatica a concepire co-
me un unico Dio possa essere contemporaneamente tre persone), ma esprime
invece la natura divina a cui ogni uomo e stato fatto ad immagine e somi-
glianza. Questa Trinita e presente in ogni uomo che e fatto a sua immagine,
infatti ogni uomo & dotato di un’Anima" (la volonta e il desiderio, che sono
"buone opere" in potenza, le quali non possono essere separate dalla fede;
qui per buone opere si intendono le opere della carita e non della legge), e di
un "Corpo" (attraverso il quale I'uomo interagisce e si relaziona con gli altri;
in questo mondo il corpo spirituale e legato al corpo materiale, che ci per-
mette di vivere e di interagire dentro la realta materiale), e di uno
"Spirito" (ossia l'azione che rende concreto il desiderio dell'uomo, cioe le
buone opere). In sintesi, egli afferma che la Trinita e la modalita con cui Dio
si esprime, e nello stesso tempo afferma l'unicita della persona di Dio-Uomo.
Gest, Cristo storico, e stato l'incarnazione stessa di Dio Padre nella storia de-
gli uomini. Cristo nella sua resurrezione e l'unica persona che ha assunto
presso di seé il corpo materiale. Questo & importante nella teologia di Sweden-
borg poiché Dio afferma e conferma la sua sovranita sul mondo materiale che
gli appartiene, nonostante le apparenze, e nello stesso tempo svela il valore
universale dell'interagire di Dio nella materia e della salvezza operata dalla
sua incarnazione. Gli Angeli appartengono tutti al genere umano, quindi non
sono stati creati prima dell'uomo e nemmeno sono di una natura diversa, ma
piuttosto si tratta di uomini in uno stato di perfezione. Ogni uomo e destina-
to a diventare angelo dopo la morte, se ha condotto la sua vita nel bene e nel-
la verita. La condizione dell'uomo nella vita dopo la morte non e una condi-
zione di esseri eterei e svolazzanti ma € una condizione simile a quella di
questa vita. Gli Angeli vivono in carne e ossa ma tutto e piu perfetto ed e
soggetto a condizioni fisiche differenti! Esistono Angeli del Primo Cielo, o
Angeli Naturali, Angeli del Secondo Cielo (o Cielo Medio), cioé angeli Spiri-
tuali, e Angeli del Terzo Cielo (o Cielo Intimo), cioé Angeli Celesti; questi ul-

timi sono piu perfetti nell'Amore e nella Sapienza di Dio. Gli Angeli Celesti

41



sono infinitamente piu sapienti degli Angeli Spirituali che a loro volta sono
infinitamente pit sapienti degli angeli Naturali (che non sono meramente na-
turali ma Celesti/Naturali o Spirituali/Naturali).

La Verita Divina non & univoca o unilaterale ma prevede delle infinite va-
rianti e di conseguenza la perfezione stessa € composta dalla molteplicita. Ne
consegue che chiunque agisca bene, secondo Swedenborg, e destinato al Cie-
lo, da qualsiasi societa provenga, chiunque vive secondo i buoni principi di
qualsiasi sana religione (in particolar modo quelle monoteiste), vive per il

Bene.

Caliel A::I:
Loggia Raphael Sanat

Collina di Palermo

42



Le pagine delle corrispondenze

Tradizione e potenza del non dire.

Chi piu sa meno giudica.

di Althotas S+11

S

siamo possedere soltanto quel che dia-

i crede di possedere, ma siamo
creature effimere e quel che ci

e dato non é per sempre. Pos-

mo. Dal momento in cui questa legge
fondamentale dell’amore si sia manifestata
alla coscienza, si perde il diritto a espri-
mere scontentezza nei confronti degli
altri. Esser contento in qualsiasi stato ci
si trovi, consapevole dell'impermanen-
za di quello stato, non appagarsi di si-
tuazioni fugaci ed effimere e considera-
re tutte le cose come nulla. La ruota e
I'immagine di cio che ci ¢ dato vivere.
Chi la muove conosce la fatica del timo-
ne: cosi dice il mozzo: non so pitt in che
acque siamo. Il principio dell’ AHIMSA,
I'innocuita. La parola proferita in pre-
senza del Maestro deve aver perduto il
potere di ferire. Solo un dire che non
ferisce ha il potere autentico della veri-
ta. Il Discepolo non puo volere nulla
che non gli appartenga di diritto. Ac-
quisire una cosa non sua sarebbe un re-
gredire. Il Discepolo dovrebbe essere in
condizione di non desiderare d’entrare
in un altro corpo. Infine, il Discepolo
deve trovare il modo di dare senza bi-
sogno di ricevere. Tutto questo non e

facile da ottenere, ma il suo principio e

43

uno soltanto e si riduce all’Ahimsa. Chi
pud ottenere I’Ahimsa pud ottenere i
suoi frutti. Dopo queste affermazioni, &
difficile prendere una posizione contro
Guénon. Infatti questa non e una posi-
zione contro. Né avrebbe senso imma-
ginarla tale. Né, a maggior ragione, po-
trebbe aver senso considerarla come
un’obiezione ad Aton, che su questo
medesimo numero della Rivista del
N::V::O:: da considerazioni di Guénon
prende spunto. Non € una posizione
contro. Del resto, la misura dell’autore
non ¢ in discussione. Se mai, si tratta di
mettere accanto. Non é mai ricordato a
sufficienza che, senza le “rivelazioni”
del Tibetano a H.P. Blavatsky, Il Re del
Mondo non avrebbe avuto stesura. Dire
senza dire fa la brevita. Chi vuole, si
documenti. Viviamo nell’epoca della
conoscenza istantanea. Cercate della
polemica tra Guénon e la Blavatsky. La

chiave e alla fine, ma e illeggibile.

Chi piu sa meno giudica: siamo tutti in
cammino e nessuno sa con chiarezza da
quale percorso viene l'altra persona che
giunge in contatto con noi. Ahimsa. Oc-
corre non interferire con gli altri. So-

prattutto, non ferire le altre persone.



Non tutti hanno la stessa consapevolez- Illeggibili indicazioni sul sentiero: 'altez-
za, ed € necessario, per ragioni insonda- za del sole dice I'ora.
bili che la coscienza comprende senza bi-

sogno di parole, che sia cosi.

Questo atteggiamento dovrebbe essere
semplice, ma e impedito da avarizia
mentale. Qualsiasi ostacolo non e che
una creazione della mente. Se solo non
fossimo pigri, I'ostacolo svanirebbe all’i-
stante. Questa pigrizia si manifesta come
indisponibilita alla concentrazione e si
nasconde nell’errata comprensione che si
maschera come fosse comprensione ed
assumendo la forma di un giudizio o ad-
dirittura di un pregiudizio.

Ritardi e impedimenti sono anch’essi for-
me mentali. La maggior parte di questi si
manifesta come prodotto della personali-
ta e del senso di egoismo. La miglior pa-

rola e quella che non viene pronunciata.

In un giorno di plenilunio di qualche an-
no fa, avendo ben preparato la quindici-
na mediante un perfetto digiuno il gior-
no assente, nella celebrazione che ci per-
mette di entrare in contatto con i Maestri
Passati, ad un certo punto, inatteso e sen-
za premeditazione, un nome mi e entrato
in mente, anche se non avevo alcun ele-
mento per connetterlo al Martinismo. Al-
la fine della meditazione, ho cercato. Ed

ho trovato il nome cifrato nell'ideogram-

ma & LL.

44



45



L'angolo dell’Armonia

ERACLEA MINOA

di Anna Maria Corradini

Heraclea Minoa e localita legata a due
miti importanti quello del re cretese Mi-
nosse e del famoso architetto Dedalo inse-
quito dal re allo scopo di essere eliminato.
11 significato esoterico di questo mito che
viene trasferito dalla Grecia in Sicilia, va
ben la pena di essere analizzato nei suoi
passagqi essenziali specialmente con il
riferimento all’isola. La citta di Heraclea
Minoa rappresenta in sé un punto di arri-
vo per l'origine mitica della narrazione e
un approdo continuativo del mito che si
origina a Creta e in Grecia. I miti nascon-
dono spesso veritda storiche poi comprova-
te dalle scoperte archeologiche. Emblema-
tico e il caso del ritrovamento di Troia da
parte di Schliemann che sequendo il rac-
conto dell’lliade di Omero, scopri la citta
in Turchia. Miti e realta sono strettamen-
te collegati tra loro. Interpretare un mito
e saperne leggere la verita storica non e
sempre facile. Bisogna trovare anche ri-
scontri di testimonianze archeologiche che
possano servire da guida per una rigorosa
ricerca storico documentaria.

*h%

Heraclea Minoa e una delle colonie fon-

date da Selinunte sulla costa meridio-

46

nale della Sicilia. Il suo primo nome
era stato Minoa, uguale a quello
dell'isoletta davanti a Megara di Gre-
cia e ripetuto in questa parte di Sicilia
dai Megaresi che avevano fondato Se-
linunte. Quando, verso la fine del sec.
VI a. C,, Dorieo originario di Sparta,
venne nell'isola, i suoi compagni, gui-
dati da Eurileonte, andarono nella co-
lonia megarese, cui diedero il nome
del mitico progenitore di Dorieo, Era-
cle, chiamandola Eraclea Minoa. La
leggenda narra che il nome Minoa fu
messo per onorare la morte del re di
Creta Minosse venuto in Sicilia per
vendicarsi dell’architetto ateniese De-
dalo, colpevole di aveva favorito la
moglie di Minosse Pasifae a congiun-
gersi con un toro, dal quale accoppia-
mento contro natura nacque il Mino-
tauro che Minosse aveva rinchiuso
nel Labirinto costruito dallo stesso
Dedalo. Il Minotauro venne ucciso da
Teseo con l'aiuto di Arianna alla qua-
le Dedalo aveva insegnato un metodo
per uscire. Lui stesso poi vi era stato
imprigionato da Minosse, ma era
fuggito e aveva trovato rifugio da Co-

calo re dei Sicani.



L'angolo dell’Armonia

Il sito dell' antica Heraclea Minoa, sulla
sinistra del Fiume Platani (antico Hali-
kos) &€ denominato Capobianco proprio
perché si protende sul mare una lingua
di terra di roccia marmorea all' estremi-
ta sud-occidentale dell' altopiano su cui
si estendeva la citta antica. In eta storica
Minoa e citata da Erodoto come colonia
selinuntina, a proposito della spedizio-
ne spartana di Dorieo in Sicilia, dopo il
cui fallimento Eurileonte occupa la citta
(fine del VI sec. a.C.) come gia detto.
Intorno a quel tempo si colloca il suc-
cesso agrigentino su Minoa. Successiva-
mente a questi avvenimenti Minoa do-
vette cadere stabilmente in potere ad
Akragas per tutto il V secolo a.C.. Cosi
Terone, tiranno di Agrigento (488-473
a.C.), vi scopri la tomba di Minosse e ne
restitul le ossa ai Cretesi (Diod. IV, 79,
4), e nel 465-461, nelle guerre conse-
guenti alla caduta dei Diomenidi, la cit-
ta fu occupata da mercenari siracusani,
e quindi liberata dagli Agrigentini e Si-
racusani. Al cadere del V sec. a.C,
scoppiata la guerra tra cartaginesi e
greci in Sicilia, Minoa dovette essere
presa dai Cartaginesi prima della cadu-
ta di Akragas nel 406 a.C.

Nel 277 viene tolta ai Cartaginesi da

Pirro. Nell' ordinamento della provin-

47

cia di Sicilia, quale conosciamo da Cice-
rone, fu tra le civitates decumanae, cioé
tenuta a dare al governo di Roma la de-
cima parte dei prodotti agricoli. Sotto la
dominazione romana Heraclea riusci a
conservare la sua grande magnificenza.
Furono disposte nuove strade e aggiun-
te nuove cinte murarie di rinforzo alle
preesistenti difese. L’economia era ba-
sata sul commercio, agricoltura, pasto-
rizia e pesca. I terreni fertili produceva-
no cereali, frutta, vino e olio ed il terri-
torio era ricco di boschi e forniva una
produzione di legnami, mentre il pesco-
so fiume, che era per buona parte navi-
gabile, forniva una grande quantita di
pesce.

Verso la fine del I sec. a.C. la citta do-
abbandonata,

vette essere CcO-

me suggeriscono il silenzio delle
fonti e 1' assenza di ceramica aretina
negli scavi. Dopo il 70 a.C. Heraclea
aveva perso ogni importanza strategi-
ca e si era ridotta ad un modesto ag-
glomerato urbano privo d’interesse,
tanto da cadere nell’oblio e di conse-
guenza non si conosce nessuna noti-
zia certa del mistero che avvolse la
sua improvvisa sparizione dallo sce-
nario della storia.

Molto piu tardi, nel V sec. d.C., nella



L'angolo dell’Armonia

pianura a nord della citta, in prossi-
mita dell'area della necropoli arcaica,
si stabili una fattoria e le collinette a
monte si foracchiarono di radi arcoso-
li paleocristiani.

La zona archeologica attiene all'area
della citta antica e quanto e in vista si
riferisce al periodo ellenistico, dal IV al
I sec.a.C.

Gli scavi vennero intrapresi in maniera
sistematica a partire dal 1950 e portaro-
no alla luce resti di abitazioni in matto-
ni crudi, alcune delle quali presentano
ancora piccole parti di mosaico, ed in
particolare un teatro, costruito con una
pietra molto friabile e quindi in cattivo
stato di conservazione (la copertura in
materiale plastico trasparente non e
adatta a preservarlo).

Si indovina la forma originale della ca-
vea che chiudeva un'orchestra a ferro di
cavallo. La citta ubicata in un luogo
ben protetto misurava circa tre chilome-
tri di circonferenza. Le mura apparten-
gono a quattro periodi diversi; quelle
piu antiche risalgono intorno al 320-313
a.C., periodo il quale la citta fu circon-
data da un muro intervallato da torri,
porte e postierle. Il preesistente muro
venne ancora piu fortificato e furono

aggiunti nuovi tratti e la parte orientale

48

venne rinforzata con solide mura.
In un periodo successivo la citta venne
ristretta e fu costruito un nuovo muro
nella parte orientale che venne rinforza-
to durante la prima guerra servile. 1l
muro disponeva di due porte una nei
pressi del teatro e 'altra piu a sud.

Del possente baluardo della torre si
conservano un torrione circolare ed
uno quadrangolare, a cui e legato un
tratto della cortina muraria con sovra-
struttura in mattoni crudi.
Il muro di fortificazione si snoda lun-
go il ciglio meridionale fino a saldare
la cinta esterna in prossimita della
torre. Il muro e costruito in conci mar-
no-gessosi. Lungo il percorso sono ri-
conoscibili due porte.

Il teatro posto sul punto culminante
della collina, risale alla fine del IV se-
colo a.C. E in parte scavato nella roc-
cia di tufo, costruito con conci di mar-
na molto friabile e di facile erosio-
ne. Presenta le caratteristiche geome-
triche e strutturali del IV secolo a.C.
con la sua cavea semicircolare rivolta
verso il mare. Ha un diametro di 33
metri, € diviso i nove settori da otto
scalette, per un numero di dieci ordi-
ni di sedili, preceduti dai seggi con

spalliera e braccioli. Successivamente



L'angolo dell’Armonia

venne trasformato ed ingrandito
Sulla collina sovrastante il teatro sono
state scoperte le vestigia di un santua-
rio ellenistico e sono state localizzate
due necropoli una arcaica (fine VI° se-
colo a.C.) e Tlaltra ellenistica (fine
IV secolo a.C.)

La citta aveva una sistemazione urbani-
stica a terrazze attraversate da strade
parallele. Dell’abitato sono state indivi-
duate e distinte fasi diverse. Sono pre-
senti case risalenti al I secolo a.C. co-
struite con pietre e mattoni seccati al so-
le, sovrapposte ad abitazioni del III e II
secolo a.C.

Il primo strato di superficie dell’abita-
to risulta costituito da piccoli edifici
formati da una struttura irregolare;
mentre al di sotto dell'impianto di
primo strato sono stati trovati resti di
un impianto pitt antico datato IV - III
secolo a.C. La pianta originaria era di
tipo regolare, ad un solo piano, costi-
tuita da un cortile centrale scoperto,
circondato da otto ambienti. L’accesso
veniva dalla strada mediante un cor-
ridoio fiancheggiato da un vano bot-
tega. Le costruzioni di una seconda
fase presentavano abitazioni alle qua-
li si accedeva dalla strada tramite un

corridoio, intorno al quale erano di-

49

sposte sei vani ed un settimo utilizza-
to come bottega. Questo tipo di case
avevano un piano superiore che era
destinato ad abitazione, mentre il pia-
no terra comprendeva i vani di servi-

zioei magazzini.

Successive abitazioni erano costituite
da un corridoio di accesso dalla stra-
da, comprendevano due grandi vani
rettangolari, piccoli vani di servizio
ed un ambiente aperto. Questo tipo di
abitazione fu riutilizzato nel II°-I° se-
colo a.C. con sopraelevazione.

All'ingresso della zona archeologica
si trova un Antiquarium, dove sono
custoditi interessanti reperti quali ce-
ramiche, terrecotte, corredi tombali,
statuette arcaiche di dee siciliane, una
bellissima testa muliebre del IV secolo
a.C, e frammenti di ceramiche iberi-
che del periodo neo-eneolitico prove-
nienti dalle abitazioni della citta arcai-

ca ed ellenistica.



L'angolo delllArmonia

50



L'angolo dellArmonia

Fuoco, Ennio Prestipino

51



L’'UOMO DI DESIDERIO
2022

52






