
  



2 

n. 26 anno VII 
Equinozio d’Autunno 
    
Responsabile 
Antonio Urzì Brancati 
 
Coordinamento di redazione 
Maurizio Pizzuto 
 
Progetto grafico e impaginazione 
Carmelo Scarfò 
 
 
 
In Copertina 
Particolare dell’Autunno da: 
“Una maschera per le quattro stagioni”, 
Walter Crane (1905-1909), Olio su tela 

L’UOMO DI DESIDERIO 

 

Rivista Ufficiale dell’O::E::M:: 
Ordine Esoterico Martinista 
 
 
 
CONTATTI 
Sito web 
www.ordineesotericomartinista.org 
Pagina Facebook 
ordine esoterico martinista  

SOMMARIO 

 

3         L’editoriale di Akhenaton S.I.I. 
 

 

FILOSOFIA DELLO SPIRITO 

 

4         Autoiniziazione di Aton  S::G::M:: 

 

9         ll mio Martinismo di Ereskigal 

 

15       La via del Martinista di Akhenaton S.I.I. 

 

 
LE PAGINE DELLE CORRISPONDENZE 

 

17   Equilibrio ed armonia in cristalloterapia:  

           L’energia delle pietre  

 di Avatar S:::I::: 

 

25   Meditazione -  Smarrimento dell’Ego -   

           Tentativi di accesso al Sé  

 di Frater David ✡ S::I::I:: 

 

 
L’ANGOLO DELL’ARMONIA 

 

29       Il ratto di Proserpina parte II 

 di Anna Maria Corradini 

 

40   Cicatrice dello Spirito   

           di Mimmo Martinucci 

 
 

LE PAROLE DEI MAESTRI PASSATI 

 

42       Apocalisse di Bent Parodi  



3 

iamo alla XXVI edizione della 

nostra rivista, numero corri-

spondente per scomposizione 

teosofica al numero 8, Numero più che 

mai correlato all’Equinozio d’Autunno. 

 

- Il numero 8, simbolo di giustizia ed 

equilibrio, difensore dell’equilibrio co-

smico, è invito alla meditazione per tro-

vare quell’equilibrio interiore necessa-

rio per la ricerca e scoperta della tra-

scendenza. 

  

In questo numero ciò che è velato è sta-

to svelato e ciò che è svelato è stato ve-

lato, con indicazioni operative e temi su 

cui meditare per raggiungere il neces-

sario distacco dal nostro comune 

(profano) sentire ed operare. 

 

Come insegna il Filosofo Incognito 

Louis Claude de Saint-Martin “I poteri 

divini dell’Azione Vivente in noi, tendono 

niente meno che ad aprire il nostro centro 

interiore della nostra anima a tutti i fratelli 

passati, presenti e futuri, per stringere tutti 

insieme il Patto con il Divino e finalmente 

schiuderci tutti i tesori spirituali e naturali 

sparsi in ogni regione e restituirci l’Azione 

delle cose”.  

 

Il compito che ci prefiggiamo in questo 

numero è di invitare l’Uomo di Deside-

rio a non abbandonare e nel persevera-

re nel cammino per “Risvegliare l’Azione 

vivente in noi e aprire il centro interiore 

della nostra anima”. 

L’uomo di desiderio 

S 

L’editoriale 
di Akhenaton S.I.I. 



4 

uesta rivista è edita da un  

Ordine Esoterico,  in partico-

lare dall’Ordine Esoterico  

Martinista.  

Gli adepti frequentano quest’Ordine 

con la speranza di trarne ciò che freneti-

camente si cerca. Nel momento in cui si 

bussa ciascuno di noi avrà certamente 

idee molto personali su ciò che gli Ordi-

ni debbono imprimere a chi si è procu-

rato il crisma dell’Iniziazione. Man ma-

no che si procede lungo la via esoterica 

questo stato d’animo diventa convinci-

mento. Frequentare un Ordine Esoteri-

co spesso vuol dire anche “studiare” gli 

altri Ordini. Lo studio si serve però di 

organi, di sensi, terreni e ciò può com-

portare, specie in chi non puó o non sa 

allontanarsi dalla dimensione umana, 

equivoci o fraintendimenti. La via spiri-

tuale, la via esoterica, non può e non 

deve essere esaminata dal punto di vi-

sta che il nostro attaccamento alle cose 

umane comporta. Mi rendo conto che 

ciò è molto difficile sia perchè spesso la 

dimensione umana é l’unica che si sap-

pia adoperare, sia perchè gli Ordini Ini-

ziatici nascono ad opera di uomini e 

difficilmente sono creati per distaccarsi 

dalla dimensione umana e quando ciò 

accade provoca, in seno agli stessi Ordi-

ni, disordini diversamente affrontati. 

Da tempo pongo in discussione la natu-

ra di questi Ordini con argomenti che, 

per la loro natura intransigente, mi han-

no procurato molti... nemici.  

È amaro constatare che se togli alle Ob-

bedienze, ai Gran Maestri, ai Presidenti 

di camere rituali, la possibilità di conce-

dere l'unico crisma che dà all’uomo la 

facoltà di chiamarsi Iniziato, a loro cosa 

resta?   

Esaminiamo, dal punto di vista non 

prettamente terreno, alcuni aspetti 

dell’esoterismo, della via cioè che con-

duce alla conoscenza assoluta delle nor-

me universali.  

Un primo aspetto da esaminare è 

l’Iniziazione. Si crede che senza 

l’Iniziazione ad uno degli Ordini Esote-

rici non può giungersi alla conoscenza 

delle norme assolute. Non é così.  

Assistiamo intanto ad una corsa sfrena-

ta verso l’iniziazione in vari Ordini e, 

nello stesso Ordine, ai vari gradi. Ma 

sono indispensabili tutte queste 

“iniziazioni”? E soprattutto, sono tutte 

vere iniziazioni? A mio parere  vera Ini-

ziazione deve essere considerata solo la 

prima che si riceve le altre debbono es-

Autoiniziazione 
di Aton S::G::M:: 

Filosofia dello spirito 

Q 



5 

sere considerate veri e propri marchi 

che si imprimono alle persone così co-

me si fà al bestiame per certificarne la 

proprietà, e nel caso di persone, 

l’appartenenza a questa o quella Istitu-

zione o a questa o quella particolare 

Obbedienza della stessa Istituzione. 

L'Iniziazione ha un duplice scopo. 

Ti pone sulla via della conoscenza e ti 

fornisce, o dovrebbe fornirti, gli stru-

menti che devi adoperare per giungere 

alla conoscenza assoluta. In sostanza 

l’iniziazione stabilisce a quale Ordine 

Esoterico, custode di determinati stru-

menti, vuoi appartenere per percorrere 

la via. Ciò vuol dire che la vera inizia-

zione è la prima, le altre non sono vere 

e proprie iniziazioni sono solo cerimo-

nie che attestano o dovrebbero attestare 

il tuo passaggio dall'uso di determinati 

strumenti all'uso di altri.  

Parlando di Iniziazione ritengo oppor-

tuno esaminare anche un altro momen-

to che, per alcuni, a quanto pare, è an-

che un problema. 

Parlo dell’autoiniziazione. Sempre a 

mio parere l'iniziazione non viene im-

partita da colui che "opera" per conferi-

re il crisma. Costui è solo un interme-

diario, un intermediario fra te e le forze 

spirituali che tu vuoi conoscere. L'inter-

mediario, però, dovrebbe avere 

anch’esso certi "crismi". Spesso non li 

ha ed allora le forze spirituali possono 

porre rimedio. Ma non è detto che l'in-

termediario sia una persona vivente e  

di questo mondo; l'intermediario può 

essere anche di altre ere, di altri mondi 

o di altre dimensioni. Ed allora tu vieni 

posto sulla via senza una cerimonia uf-

ficiale ma in maniera altrettanto valida 

e questa può chiamarsi autoiniziazione. 

In effetti, però non lo è. L'intermediario 

vi è sempre. Puoi vederlo oppure no. 

Non ha importanza o almeno non ha 

importanza per colui che viene iniziato. 

Spesso però chi è posto a capo di una 

Loggia, di una Obbedienza, di un Rito, 

di un Ordine Esoterico ritiene il contat-

to fisico molto importante. Costui infat-

ti ti dice che l'unica iniziazione valida è 

quella che si riceve per "contatto" da 

persona abilitata a farlo, appartenente 

ad una organizzazione iniziatica valida 

per patenti, per tradizione o altro. Te lo 

dice per ignoranza o per i motivi già in-

dicati. A suo avviso lui stesso perdereb-

be importanza e la sua Loggia diverreb-

be meno importante. Non é così. Pro-

prio questo intreccio di valori, umani, 

spirituali, attuali, passati, rendono uni-

ca la Loggia, luogo sacro per eccellenza, 

ed unico il suo responsabile che, natu-

ralmente però, non dovrebbe essere   

eletto, ma dovrebbe essere nominato e 

la sua nomina dovrebbe essere un fatto 

veramente esoterico e non semplice-

mente burocratico come oggi spesso ac-

cade.  



6 

Altro argomento che ritengo utile trat-

tare. Gli strumenti Iniziatici. Tali stru-

menti sono peculiari di ogni Ordine Ini-

ziatico sono quindi diversi solo fra i di-

versi Ordini Iniziatici. Essi non possono 

essere modificati in base alla moda del 

momento o per il capriccio o la suppo-

nenza o vanità di certi uomini o di certe 

commissioni. Sono strumenti che deri-

vano dai vari simboli ai quali fa riferi-

mento il particolare Ordine Iniziatico. 

Ciò vuol dire che gli stessi si costruisco-

no sulla base di rituali i quali, proprio 

per questo motivo, sono o dovrebbero 

essere immodificabili. Voglio aggiunge-

re che tali strumenti sono complemen-

tari. Ciò vuol dire che il primo non solo 

consente di ottenere il risultato per il 

quale è stato realizzato ma prepara la 

strada per il secondo, il secondo per il 

terzo e così via.  

L'iniziato ovvero l'autoiniziato deve 

quindi avere l'accortezza di usare sem-

pre gli stessi strumenti. Adoperare stru-

menti di altri Ordini determina 

l’impossibilità di proseguire lungo la 

via della conoscenza. Mi sia permesso 

un riferimento biblico. Adoperare stru-

menti di diversi Ordini vuol dire tro-

varsi nella condizione in cui si trovaro-

no gli operai addetti alla costruzione 

della torre di Babele i quali, parlando 

diverse lingue, dovettero abbandonare 

la costruzione.  

Comunque gli strumenti necessari per 

raggiungere la conoscenza possono es-

sere messi insieme, sia dall’Iniziato che 

da chi tale iniziazione non ha avuto o 

quantomeno non ha avuto la relativa 

cerimonia, se possiedono alcune facoltà 

che difficilmente l’uomo possiede o sa 

adoperare. Un semplice indizio: Ciò che 

è in alto è come ciò che sta in basso. Se 

si sa osservare bene ciò che sta in basso, 

vicino a ciascuno di noi, a ciascun esse-

re manifestato appartenente ad uno 

qualsiasi del mondi, cioé al mondo ani-

male (o umano), al mondo vegetale o al 

mondo minerale, é possibile arrivare a 

ciò che sta in alto. Si può realizzare que-

sto insieme di strumenti ex novo o si 

possono adoperare strumenti già in 

possesso dei vari Ordini Iniziatici. Sta a 

noi scegliere. Naturalmente è più sem-

plice adoperare strumenti già in posses-

so di Ordini Iniziatici. Lo si può fare sia 

perchè si fa già parte di un Ordine Ini-

ziatico e si seguono i suoi precetti, sia 

anche in quanto, mediante la 

"speculatività" si può conoscere. Atten-

zione però, si possono conoscere solo 

gli strumenti che ti fornisce quel deter-

minato Ordine Iniziatico e questi stru-

menti puoi ricavarli, da solo o con l'aiu-

to di un buon Maestro, dai rituali, dalle 

insegne, dai gesti, in sostanza da tutti i 

simboli che un buon Ordine Esoterico 

deve possedere. Se non appartieni ad 

alcun Ordine Iniziatico, se hai ricevuto 



7 

l'autoiniziazione (sembra un controsen-

so) puoi ricavare gli strumenti e quindi 

i simboli, dalla natura, da te stesso, da 

ciò che ti circonda. Mi spingo ad affer-

mare ciò, sebbene questo articolo com-

parirà in una rivista a disposizione an-

che dei profani, in quanto ritengo op-

portuno che si dica sempre la verità 

(sempre se la si conosce) e che si dica a 

tutti, iniziati o profani. In caso contrario 

gli Ordini Iniziatici o buona parte di es-

si, prenderanno la sostanza delle reli-

gioni rivelate dove la fede e solo la fe-

de, ovvero l’affidamento alla conoscen-

za ottenuta da altri e giunta a noi attra-

verso vicissitudini varie che possono 

avere inquinato l’iniziale patrimonio 

spirituale, conta per le gerarchie di 

quella data religione e viene trasmesso, 

così come è pervenuta, solo per fede. 

Ancora una riflessione. In una Loggia, 

in un Ordine Esoterico, alla operatività 

viene spesso aggiunta la speculatività e, 

attraverso questa, un buon Maestro può 

"conoscere" le diverse vie esoteriche. La 

via occidentali, la via orientale ecc. Ma 

facciamo attenzione, "conoscere" non 

vuol dire "operare". In molti Ordini E-

soterici, e in particolare in Massoneria, 

si fa spesso un pò di confusione fra O-

peratività e speculatività. Spesso si 

scambia per operatività la semplice spe-

culatività. Non é così. La speculatività  

ci consente di conoscere, ed è giusto co-

noscere i diversi strumenti adoperati 

dagli ordini esoterici, ma solo l'operati-

vità ci dice come usare detti strumenti. 

Consentitemi ancora di ribadire che, nel 

momento in cui si passa dalla speculati-

vità alla operatività, è bene usare solo 

ed esclusivamente gli strumenti che si 

possono conoscere in uno specifico or-

dine esoterico ed in uno solo. Mescolare 

o operare con strumenti diversi, oltre a 

determinare quella confusione già spe-

rimentata durante la costruzione della 

torre di Babele, mi permetto di aggiun-

gere che, se non lo si sa fare, può dimo-

strarsi oltre che inutile, pericoloso. Cosa 

puó accadere. Nella migliore delle ipo-

tesi non accade nulla in quanto entram-

bi gli strumenti, se pur affascinanti, non 

sono integrativi. In ipotesi diverse può 

accadere che  si usano strumenti diversi 

che anzichè condurti verso l'ordine che 

vuoi conoscere, disordinano quell'ordi-

ne stesso ed allora, poichè l'Ordine uni-

versale tende a ripristinarsi, combatte 

ciò che ha provocato in lui un certo di-

sordine e può combattere in maniera 

che ne venga un serio danno a chi ha 

operato il disordine o peggio a coloro 

che manifestano vibrazioni analoghe. 

Ed allora. Il Maestro o l’auto iniziato,  

può adoperare o far adoperare stru-

menti di ordini diversi e deve non solo 

conoscerli bene, ma sapere anche a cosa 

tendono dove e come innestarli a quelli 

precedenti del proprio Ordine. Se non è 

capace di far ciò che si attenga agli stru-



8 

menti che mette a disposizione un ordi-

ne particolare dove, esaminando quello 

successivo sai già come incastrarlo a 

quello precedente e non si può sbaglia-

re. Aggiungo ancora che i vari strumen-

ti di un unico ordine sono come le tes-

sere di un puzzle. Ogni tessera può es-

sere incastrata a quella che hai già di-

sposto. Se ricorri alle tessere di altro or-

dine l'incastro può essere forzato o può 

non avvenire.  

Credo che ciò che ho scritto fino a que-

sto momento serva anche a stabilire, 

contrariamente al convincimento di pa-

recchi, specie appartenenti ad ordini I-

niziatici, che Gli Ordini Iniziatici non 

sono quelli con pedigree (se ce ne sono 

ancora) ma quelli capaci di fornire gli 

strumenti operativi ai loro adepti ed 

hanno tutti uguale dignità anche se fan-

no adoperare strumenti diversi. È giu-

sto, per ciascuno di noi,  aumentare la 

propria conoscenza, ovvero la propria 

cultura, studiando gli strumenti di altri 

Ordini Iniziatici. Si tenga presente però 

che, qualunque sia l'Ordine che ci forni-

s c e  g l i  s t r u m e n t i  o p e r a t i v i , 

quest’Ordine è degno di essere rispetta-

to da chi desidera solo pervenire alla 

"conoscenza" delle norme assolute.  

I brevetti, pur apprezzandoli, lasciamo-

li stare, servono solo a marchiare. Chi si 

appella ai brevetti non operando non 

percorre la strada della conoscenza e 

chi la percorre non si appella a brevetti.  

 

I brevetti sono solo condizionamenti ed 

impediscono qualunque percorso esote-

rico, il percorso che noi Martinisti pre-

tendiamo di compiere. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

l presupposto indispensabile per 

poter comprendere il concetto ge-

nerale di religione, mi sembra non 

discutibile, è il riconoscimento del Mar-

tinismo come ordine sacerdotale, come 

troppo spesso si sente dire o si legge nei 

vari interventi dei Fratelli e Sorelle.  

Infatti, solo in tale caso appare ne-

cessario qualificare il sacerdozio come 

servizio di qualcosa e, dunque, iniziare 

a costruire l’idea di una ipotesi di reli-

gione. Non è invece vero il contrario 

perché, questa è la mia opinione, posso-

no esistere, così come esistono, religioni 

che non prevedono la necessità di un 

intermediario tra l’uomo e la divinità e, 

dunque, sono mancanti di un qualsivo-

glia ordine sacerdotale. Come detto, è 

mio fermo convincimento che nella e-

sperienza martinista tutti gli uomini e 

le donne sono chiamati ad un servizio 

alla progettualità divina. 

Sacerdozio etimologicamente si-

gnifica “dare il sacro”, sacer-dos. 

Ma dare il sacro può avere nume-

rose varianti di comprensione. Il sacer-

dote ha già il possesso\detenzione del 

sacro, e dunque lo gestisce e conferisce 

secondo la sua discrezione? (1) 

Oppure è tramite tra la divinità e 

la comunità umana, con ciò affermando 

che la divinità non “parla” a tutti gli 

uomini ma solo ad alcuni, rimanendo 

gli altri, quasi tutti, esclusi da tale rela-

zione? (2) 

Evitando esposizioni che esorbite-

rebbero dagli scopi del presente scritto, 

è sufficiente ribadire che il sacerdote si 

pone per sua natura come intermedia-

rio tra la divinità e gli uomini. È, cioè, 

colui il quale conferisce e trasmette ai 

fedeli, in un movimento unidirezionale, 

la parola di Dio (per l’appunto, come 

detto, è il “datore del sacro”).  

 “La qualifica di sacerdote spetta a 

tutti coloro che gestiscono il sacro” (e 

su questo  siamo tutti d’accordo nei li-

miti delle premesse) “e sono in grado di 

offrirlo ai fedeli di un dato culto”.  (3) 

 Il sacerdozio è nella religione cat-

tolica l'ordine sacro che conferisce la 

potestà di consacrare e di offrire le spe-

cie eucaristiche, di amministrare i Sa-

cramenti, di predicare la parola di Dio. 

 

Il mio Martinismo di Ereskigal 

Martinismo e Ordini Sacerdotali 

Filosofia dello spirito 

I 



10 

Sacerdozio indica ancora un pote-

re  sacro ,  una  guida  div in a , 

l’amministrazione degli affari di Dio o 

degli dei, tutto ciò che appare ben lon-

tano dalla esperienza martinista. 

Il sacerdote assume, qualunque sia la 

religione, la funzione di ministro 

del culto.  Il sacerdote, nella Chiesa di 

Roma, ha la potestà esclusiva di annun-

cio ufficiale della parola di dio; quanto 

storicamente è servito a separare con 

un abisso i fedeli dal divino, 

quest’ultimo di  competenza ed eserci-

zio esclusivi della classe sacerdotale.  

(4) 

Peraltro, le conseguenze di ordine so-

ciale e politico di una tale accezione e 

attribuzione di potere esclusivo sono di 

tal fatta evidenti, basterebbe riguardare 

la storia ecclesiastica di duemila anni, 

ed ancora oggi presenti nei paesi a 

maggiore diffusione cristiano-cattolica, 

che non è neppure il caso di aggiungere 

altro. 

Offro una alternativa. 

E se, invece, il sacerdozio fosse sempli-

cemente la scelta di un servizio, il porsi 

come strumento, peraltro non indispen-

sabile, della divinità e della imperscru-

tabilità dei suoi disegni? Il sacerdote 

conferirebbe sì il sacro, ma un sacro che 

egli non possiede se non come movi-

mento da\per e nei limiti in cui ciò deb-

ba essere. Occorre cioè non usare i ter-

mini “potere\gestione del sacro”, bensì 

saggezza e prudenza che devono carat-

terizzare l’insegnamento.  

Il sacro sarebbe dunque altro, e cioè 

non un potere da dispensare ma un ser-

vizio da porgere.  (5) 

E a tale servizio siamo chiamati tutti, se 

il sacro è in ciascuno di noi. Alcuni lo 

scoprono subito, altri con più difficoltà, 

altri mai. 

Non è un caso che anche chi parte 

da presupposti diversi afferma poi che 

“vivere il sacro attiene alla propria co-

scienza, alla sua sensibilità ed alla con-

sapevolezza della Verità Una da qua-

lunque parte si sia iniziato il cammino. 

Nel viaggio verso la Verità sono tante le 

stazioni di partenza, ma unica è la de-

stinazione finale!”(6); oppure che “il sa-

cro copre la immensa distanza che se-

para l’assoluto dalla nostra relatività”.  

(7) 

Con tali premesse appare difficile 

affermare che gli Ordini Martinisti “per 

definizione sono ordini sacerdotali”(8). Chi 

ha proposto tale assunto o ha poco 

chiaro il concetto di sacerdozio o non 

ha compreso il concetto di via cardiaca 

e teurgica nel martinismo. 

Peraltro, l’affermazione secondo 

la quale il sacerdozio afferisce ad un 

“dato culto” ed i martinisti sarebbero 

per definizione sacerdoti lascia quanto 

meno perplessi perché qualificherem-



11 

mo il martinismo come una religione 

confessionale e specifica, che riguarde-

rebbe a questo punto solo un piccolo 

gruppo di uomini e donne e non tutta 

l’umanità. E questo è quanto è stato og-

getto di un mio precedente approfondi-

mento. 

 Nulla di più diverso dal nostro 

mondo, nel quale tutti gli uomini e 

donne di buona volontà sono chiamati 

a partecipare al progetto divino. 

Ho affermato che il Martinista è 

colui il quale si pone al servizio della 

divinità e attraverso la propria opera, 

soprattutto silenziosa, sia essa teurgica 

o sia essa di preghiera (nella accezione 

che verrà approfondita), fa operare la 

divinità stessa su questo mondo, con un 

continuo miracolo ontologico (ed una 

evidente bidirezionalità che scava un 

divario incolmabile con il sacerdozio, 

come sopra indicato esclusivamente u-

nidirezionale). 

E’ per questo che dobbiamo inten-

dere come sacerdozio la semplice scelta 

di un servizio, il porsi come strumento 

del Dio: il sacerdote non sarebbe titola-

re del potere di conferire il sacro se non 

nei limiti in cui venga delegato ad una 

tale funzione ed egli scelga di svolgerla. 

 Il sacerdozio non sarebbe un po-

tere appartenente ad una casta ma un 

servizio da offrire ai fratelli e sorelle. 

A tale servizio sono chiamati tutti 

gli uomini, tutti. 

Potrebbe affermarsi che l’umanità 

può trasformarsi in un unico popolo di 

sacerdoti, secondo la visione di Isaia 

(61, 6), con ciò salvando pienamente 

l’idea di sacerdozio come servizio (9), 

ma allontanando da questa ogni riferi-

mento ad autoreferenziali caste spiri-

tuali.  

Solo in questo senso, del tutto dif-

ferente da quello contraddetto, potreb-

be affermarsi un servizio sacerdotale 

offerto da ciascun martinista ai fratelli, 

sorelle ed umanità tutta. 

Quando rifletteremo sulla magia 

e sulla teurgia, avremo modo di affer-

mare che, affinata la nostra volontà, 

quella che correttamente è la fede, ogni 

traguardo sarà possibile: perché la no-

stra volontà verrà “fortificata e sarà in 

grado di produrre i risultati più ina-

spettati”(10). Il presupposto è che è la 

“nostra volontà che apporta tale soddi-

sfacente risultato, non l’intervento di 

un Grande Essere nel cui nome si par-

la”(11), al cui servizio cioè ci poniamo 

divenendone strumenti. 

Sacerdoti?  

Si, ma con la maschera e il man-

tello; 

Si, ma per servire gli altri lavan-



12 

done i piedi; 

Si, per far diventare gli altri Gran-

di tra gli uomini e restare noi 

nell’ombra; 

Si, per amore di Dio e di ogni sua 

Manifestazione. (12) 

 Qualche corollario necessario alla 

comprensione complessiva. 

Il Vangelo di Giovanni così esor-

disce: “In principio era il Verbo…”(13), 

cioè la parola (14). Ma, prima del prin-

cipio non poteva che esserci il pensiero 

di Dio, e questo concepì la creazione 

che fu eseguita attraverso la sua Parola

(15). Il potere creativo del suono, dun-

que, è evidente. 

È attraverso la parola che fu por-

tata a compimento tutta la creazione ed 

il potere creativo della parola permane 

in eterno nella sua potenza. E tale pote-

re fu trasmesso all’Uomo, a tutti gli uo-

mini; Dio “formò” dalla terra tutti gli 

animali e “li condusse da Adamo per 

vedere con quale nome li avrebbe chia-

mati, poiché il nome che egli avrebbe 

loro imposto sarebbe stato il loro nome. 

Adamo dette il nome...”. (16) 

 Il nome, dunque, consentì agli  

animali di essere.  

 Ma la parola deve essere ponde-

rata, prima della sua pronuncia, e poi 

deve essere modulata correttamente 

perché essa possa avere l’effetto cui è 

predisposta. 

 “La parola, in quanto crea, è sempre 

un comando. Errano coloro che ritengono 

che la parola possa essere anche ciò che oggi 

si intende per preghiera, o esortazione, o 

qualunque altra cosa che indichi la richiesta 

umile. Quando crea qualcosa di spirituale 

emette sempre un giudizio”. (17) 

 La parola, dunque, se usata in 

modo erroneo o non produce effetti, o 

produce effetti del tutto diversi da quel-

li proposti. 

 La parola può essere usata per 

pregare, per invocare, per evocare.          

I Maestri Passati hanno ricordato quan-

to è erroneo pensare che la preghiera 

sia la forma mistica, implorativa, o car-

diaca, che la evocazione sia il comando 

o via teurgica, che la invocazione sia u-

na forma intermedia tra le due. 

 Infatti, nel mentre essi hanno ri-

cordato che qualsiasi forma di invoca-

zione, evocazione, preghiera o altro, ri-

volta alla divinità quale richiesta di un 

suo intervento o, al contrario, indirizza-

ta al tentativo di acquisire qualcuno dei 

suoi poteri e\o prerogative costituisce 

un evidente formula magica nel senso 

più tradizionale e proprio del termine, 

va altresì sottolineato che “pregare” è 

richiesta di concessione benevola, sup-

plice, umile (una umiltà che nulla a che 



13 

fare con il silenzioso servizio alla divi-

nità, della quale si diviene strumento, e 

che dunque presuppone l’esercizio di 

un potere), in un contesto devozionale.  

La preghiera deve divenire una 

domanda, un desiderio, un augurio. La 

preghiera resta un contatto tra l’Uomo 

e Dio, attraverso la parola; un dio Padre 

e dispensatore.  

 “Evocare” è tutt’altro: è un chia-

mare da, ordinare una compresenza, un 

moto esterno per creare un collegamen-

to con gli Intermediari. Mi sia permesso 

di dire che è il linguaggio (il potere è 

sempre della parola) della teurgia mar-

tinezista. 

“Invocare” è il chiamare dentro di 

sé, è il divenire della preghiera quando 

diviene esicasmo, con quanto questo 

comporta. L’esicasmo quale richiesta 

non aggirabile, ordine da evadere. Esso 

è strettamente collegato con la ricerca 

del sé, con la ricerca di senso che esige 

una risposta. 

 All’invocare deve rifarsi ogni fra-

tello ed ogni sorella, laddove l’uso cor-

retto della parola deve quotidianamen-

te essere fatto oggetto della propria ri-

flessione, onde eliminare il superfluo e 

raffinare la sostanza. 

 Come si avrà occasione di appro-

fondire, la parola è comunicazione con 

Dio e le sue Emanazioni, e dunque mar-

tinista o martinezista, secondo le incli-

nazioni di ciascuno e la direzione di es-

sa. 

 Mi pare, dunque, che tutto ciò ab-

bia poco a che fare con il sacerdozio, in-

teso come nelle premesse a questo para-

grafo. Il fascino dell’ordine di Melchise-

dec, privo di origini (18) e di un tempo 

dato, (19) cui lo stesso Christos viene 

assimilato ed Abramo versò la decima, 

sacerdote in eterno, ha poco a che fare 

con la nostra via.     

 Queste riflessioni ci consentono 

di affermare che è l’esercizio del libero 

arbitrio lo scrimine tra la potenzialità 

della chiamata e la volontà di una ri-

sposta positiva. Se teniamo proprio alla 

parola “sacerdozio”, tutti possono es-

serlo, ma pochi lo vogliono e lo scelgo-

no, giacchè via difficile, irta di ostacoli e 

soprattutto responsabilità.  

 Se non viviamo negando ciò che 

ci circonda, quanto affermato pone con 

forza un modello sociale di riferimento, 

che contiene in sé una sorta di rivolu-

zione permanente come propria della 

comunità umana in continua evoluzio-

ne. 

1    Nicolaus S:::I:::I::: dell’O:::M:::U:::, Il sacerdozio, in 

www.martinismo.it 

2     Mi permetto di ricordare che la storia della Chiesa di 

Roma è improntata ad una siffatta impostazione. Basti pensa-

re che solo con la riforma luterana si rese possibile procedere 

alla traduzione della Bibbia nelle varie lingue nazionali, con 

ciò rendendola comprensibile al popolo. Cfr. Bouchard G., 

voce Riforma, in Grande Dizionario Enciclopedico, Torino, 

http://www.martinismo.it


14 

450 segg.. “Lutero intendeva restituire alla fede… una so-

stanza evangelica… attraverso un’opera capillare e sistema-

tica di alfabetizzazione cristiana di base, centrata sulla Bib-

bia…”, in Cristianesimo (a cura di G.Filoramo), Bari, 216. 

“Lo studio comunitario della Bibbia è considerato il corpo 

ecclesiale e sociale: perciò ogni giorno feriale… ha luogo… 

la lettura… di un testo biblico che viene poi tradotto in vol-

gare, spiegato, commentato…” (ivi, 245) 

3       Nicolaus, op.cit. 

4       Peraltro, per quanto non sia particolarmente interessato 

a puntualizzare, con una evidente contraddizione con Paolo, 

Lettera prima a Timoteo, 2, 3-6: “…Dio vuole che tutti gli 

uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verità. 

Uno solo, infatti, è Dio, e uno il mediatore fra Dio e gli uo-

mini, l’uomo Cristo Gesù…”, affermazione per la quale non 

vi sono mediatori obbligatori tra la divinità e l’uomo se non 

l’ipostasi della divinità stessa, con buona pace di ogni tesi 

che vede necessaria una classe sacerdotale nel cattolicesimo. 

D’altra parte, la stessa idea è in Matteo, Vangelo, 23, 8-12: 

“…voi non vogliate essere chiamati maestri, perché uno solo 

è il vostro Maestro e voi siete tutti fratelli. E non chiamate 

nessuno sulla vostra terra padre vostro perché uno solo è il 

vostro Padre, quello che è nei cieli. Né fatevi chiamare dotto-

ri, perché uno solo è il vostro Dottore, il Cristo…” 

5    Ancora una volta devo sottolineare che occorre in ogni 

momento ricordare che ogni potere, anche quando esso viene 

esercitato, appartiene non all’operatore ma alla divinità. Esso 

costituisce il più grave pericolo per ciascuno di noi, al punto 

da sconsigliare in molti casi qualunque approccio alla via 

teurgica. Tra tutti: “Adamo, sedotto dalle lusinghe di un pote-

re così grande, che avrebbe dovuto sottomettere interamente 

a colui dal quale lo aveva ricevuto, cedette ad un pensiero di 

orgoglio e, considerando questo potere come suo, se ne com-

piacque. Questo compiacimento non passò inosservato. Il 

principe dei demoni lo conobbe subito e se ne servì con abili-

tà per spingerlo a fare la quarta operazione. Non umilmente e 

secondo la volontà del Creatore, ma con una volontà orgo-

gliosa ed ispirata dal capo degli spiriti del male. Il crimine 

causò la punizione, sua e di tutti i suoi discendenti: furono 

espulsi dal loro stato di gloria…” (Willermoz J.B., I nove 

quaderni, Acireale, 2015, 17) 

6  Nicolaus, op.cit. 

7  Nicolaus, op.cit. 

8  Horus Aleph S:::I:::I:::, Il martinismo nell’era 

dell’acquario cosa dicono gli astri, in Tradizione e Uomo 

Contemporaneo, atti della pubblica conferenza tenuta a Mon-

tecatini Terme il 18 ottobre 2015, patrocinata dal Sovrano 

Ordine Martinista, 107 

9     Isaia, 61, 1-5. Si legga e si rifletta sul breve ma interes-

sante articolo di David Aaron Le-Qaraimi, dal titolo Il marti-

nismo come Ordine Sacerdotale, in L’Uomo di Desiderio, 10, 

8: La “tradizione sacerdotale non può essere considerata e-

sclusiva, ma deve divenire universale. Questo è il grande 

obiettivo dello spiritualismo esoterico: togliere alle religioni 

rivelate il dominio sulla vita spirituale”. 

10     Leadbeater C.W., Magia bianca e nera: uso e abuso dei 

poteri psichici, Trieste, 1970, 25 

11     Leadberater C.W., op.cit., ivi 

12     Saponaro S., inedito 

13     Giovanni, Vangelo, 1, 1 

14    Quando penso alla parola trovo un riferimento immedia-

to al suono in quanto tale, quale potenza della vibrazione che 

ricerca consonanza. 

15    Tutta la creazione fu realizzata con la sola parola. Gene-

si, 1, 3-29: “Dio disse: “sia la luce” e la luce fu…nominò la 

luce “giorno” e le tenebre “notte”. …Dio disse:… Poi Dio 

disse:… E Dio disse:… Poi Dio disse:… Poi Dio disse… E 

Dio disse… Poi Dio disse:… Poi Dio disse ancora…”. Ciò 

peraltro conferma quanto affermato nella nota precedente in 

ordine alla parola come suono covibrante. 

16     Genesi, 2, 19-20 

17     O:::E:::M:::, Vademecum dell’I:::I::: 

18     Paolo, Lettera agli Ebrei, 7, 3 

19     Paolo, Lettera agli Ebrei cit., ivi. V. anche 5, 1-10. 



15 

uis – Claude de Saint -Martin 

per intraprendere il percorso di 

purificazione che conduce alla 

rigenerazione dell’essere indica tre 

strumenti - tre facoltà animiche che il 

Martinista deve educare e coltivare - 

“pensare – sentire – volere”. 

Trattasi di facoltà animiche strettamen-

te connesse con il proprio “IO”, quindi, 

avulse dalle contaminazioni del mondo 

e del corpo. 

Il Martinista, per riuscire ad intrapren-

dere il percorso in cui pensiero, senti-

mento e volere sono “PURI”  e non con-

taminati, sentiero che conduce alla RI-

GENERAZIONE, deve iniziare un per-

corso di purificazione, (VOLONTA’- 

AZIONE) tramite RESPIRAZIONE, 

concentrazione e meditazione, per 

prendere coscienza della propria essen-

za e che “IO NON SONO IL MIO COR-

PO”. 

Il corpo è il tempio che ci è stato dona-

to, in questo passaggio terreno, per o-

perare attraverso il nostro più profondo 

Essere, tempio che dobbiamo curare e 

purificare, percependo prima ed assu-

mendo poi la piena consapevolezza che 

NON SIAMO IL NOSTRO CORPO e 

che non è il nostro corpo, con tutte le 

sue CONTAMINAZIONI, che deve in-

fluenzare e/o, peggio, dominare il no-

stro pensiero, sentire e volere. 

Visualizziamo il nostro corpo ed impa-

riamo a conoscerlo e a prendere consa-

pevolezza: è esterno a NOI e non è NOI. 

Percepiamo i battiti del cuore, il fluire 

del sangue attraverso il nostro corpo 

sino agli arti superiori ed inferiori e le 

pulsazioni nelle mani e nei piedi. 

Impariamo a distaccarci dal corpo vi-

sualizzandolo all’esterno di noi nel suo 

percorso di nascita, crescita e morte si-

no al suo dissolvimento e ritorno 

all’energia originaria che lo ha creato. 

Percepiamo la sua vera essenza, involu-

cro energetico in cui risplende il nostro 

“UOVO”, focalizziamo il centro del no-

stro IO accendendo una fiamma in cor-

rispondenza del CUORE, risvegliamo e 

prendiamo consapevolezza del nostro 

IO. 

Fondamentale è la purificazione dalle 

contaminazioni del mondo esterno, af-

frontiamo le “NOSTRE QUESTIONI IR-

RISOLTE”, lasciamo che esse, durante 

la meditazione, affiorino dal profondo 

del nostro inconscio ed affrontiamole. 

Tutte operazioni che richiedono grande 

“ENERGIA”, impariamo a ricaricarci di 

energia, percepiamo, nella respirazione, 

attraverso il terzo occhio, l’energia ed il 

La via del Martinista 
di Akhenaton  S.I.I. 

Filosofia dello spirito 

L 



16 

suo calore, fonte luminosa e divina che 

ci purifica. 

Nel silenzio della nostra intima 

“CALMA INTERIORE”, ricarichiamoci 

di energia dalla terra, (piedi) e 

dall’etere, (mani). 

Fondamentale lo scambio energetico tra 

i Fratelli attraverso le operazioni di 

“CATENA COLLETTIVA”: Strumento 

attraverso il quale, nella Loggia Marti-

nista, si crea una UNIONE SPIRITUALE 

tra i fratelli e un unico campo energeti-

co attraverso il quale operare collettiva-

mente in simbiosi, così mettendo a nu-

do la nostra vera essenza, “parte 

dell’UNICA PURA ENERGIA” a cui 

dobbiamo ricongiungerci. 

A questo punto dovremmo avere rag-

giunto non solo la consapevolezza, ma 

la netta percezione e visualizzazione 

della nostra vera essenza, dei campi e-

nergetici fonte di vita cosmica e che noi 

siamo parte del TUTTO e che il TUTTO 

è in NOI. 

Concentriamo l’energia al centro del 

nostro bacino e poi facciamo fluire at-

traverso la nostra colonna vertebrale si-

no a ricongiungerci con il cielo. 

Il Martinista, che con l’iniziazione ha 

ricevuto la trasmissione di una influen-

za spirituale (vedi Renè Guenon  

“Considerazioni sull’iniziazione”), è 

stato, non solo potenzialmente, connes-

so all’eggregore Martinista,  un enorme 

e potente magazzino di energia la cui 

forza spirituale è alimentata da secoli 

dai nostri maestri (passati, presenti e 

futuri). 

Il Martinista, sia individualmente che 

attraverso i lavori di Loggia, deve      

imparare a prendere coscienza 

dell’eggregore Martinista, invocare i 

Maestri Passati, imparare a percepire la 

loro presenza ed ottenere il loro aiuto 

nella strada di rigenerazione intrapresa, 

corollario al lavoro interiore del Marti-

nista che non può prescindere dagli   

esercizi assegnati secondo il grado dai 

nostri rituali e dai S.I.I. 

Infine non si può tralasciare 

l’importanza che il “FILOSOFO INCO-

GNITO” attribuisce alla preghiera che 

deve completare i lavori individuali e 

giornalieri del Martinista. 

Preghiera che deve promanare dal più 

profondo ed intimo della Nostra Vera 

Essenza, pensiero/vibrazione energeti-

ca che ci mette in contatto con la VI-

BRAZIONE PRIMA ED UNICA , ulte-

riore strumento verso la rigenerazione. 

Ciò che non è stato detto è velato e sve-

lato all’iniziato.  

 



17 

na degli aforismi più vibranti 

del Fulcanelli ci introduce in 

una dimensione quasi incanta-

ta nel momento in cui afferma: 

“Silenzio, le pietre parlano…”. 

Si tratta di contemplare un meraviglio-

so universo che affascina, perché si     

penetra in un magico mondo composto 

da storie, leggende, religioni, credenze 

ma soprattutto formato da un sistema 

tutto nuovo, capace di curare i mali fisi-

ci e spirituali. Trattandosi di un argo-

mento vasto e complesso, mi limiterò a 

passare in rassegna, in maniera neces-

sariamente imperfetta e tratteggiata 

l’immensa varietà costituita da questo 

settore del mondo minerale.  

Tracciare la storia delle gemme o dei 

cristalli, che da sempre hanno accompa-

gnato la vita dell’uomo, non è di facile 

realizzazione poiché i dati della storia 

ufficiale sono scarsi e frammentari. 

La gemmologia non ci aiuta nemmeno 

in quanto scienza recente, anche perché 

non indaga sulla straordinarie proprie-

tà delle pietre, fonti di miti, superstizio-

ni e folklore. 

Come nasce la cultura delle gemme o 

dei cristalli?  

Qual’ è la loro origine?  

Perché tutti i popoli del pianeta conser-

vano racconti che narrano i poteri stra-

ordinari legati alle pietre? 

Sembrano domande destinate a rimane-

re senza risposta, ma un aiuto ci sovvie-

ne dai cosiddetti “popoli naturali”, cioè 

da quelle culture antiche rimaste ancora 

indenni dall’opera disintegratrice della 

tecnologia. 

Gli antichi non avevano accesso alle in-

formazioni scientifiche che abbiamo og-

gi sul potere di guarigione dei cristalli. 

Tuttavia, tutte le civiltà sembravano  

istintivamente attratte dalle pietre e ne 

comprendevano il valore e il significato 

come facente parte del grande schema 

universale. Per quanto riguarda 

l’aspetto storico delle gemme, da quei 

pochi dati che si possono recepire       

emerge il fatto di quanto fossero diffuse 

già dai primordi dell’uomo e come fos-

sero usate, soprattutto a scopo divina-

torio e terapeutico, ma anche come 

mezzo per potenziare e sviluppare le 

energie sottili del corpo  capaci di accu-

mulare l’energia cosmica. Già i nostri 

antenati facevano di ogni pietra un og-

getto di ricerca, tanto che le prime pie-

Equilibrio ed armonia in cristalloterapia: 

L’energia delle pietre  

di Avatar S:::I::: 

U 

Le pagine delle corrispondenze 



18 

tre lavorate risalgono a circa 10000 anni 

fa, all’alba del periodo neolitico. 

Gli uomini distinguevano già le pietre 

brillanti e colorate, alle quali attribuiva-

no poteri ultraterreni e ne potenziavano 

l’attività incidendovi segni magici. 

La civiltà di Atlantide è nota per la sua 

conoscenza dell’arte della cristallotera-

pia e nell’uso della potenza energetica 

di enormi cristalli utilizzati nella vita 

quotidiana. 

Le culture Hopi, gli Apache, gli abori-

geni australiani e i nativi africani hanno 

tracciato la storia delle gemme ed il mo-

do di penetrarne il significato. 

Presso i Sumeri le pietre incise furono 

impiegate come sigilli. L’uso delle figu-

re scolpite nelle epoche più remote si 

ricollega al fatto che i popoli antichi si 

avvalevano del linguaggio delle imma-

gini anziché servirsi della scrittura. 

I più antichi sigilli furono intagliati in 

pietre dure, su cui molti riponevano 

virtù magiche, tanto da venerarle come 

amuleti perchè si credeva avessero fun-

zione protettiva e si potesse acquisire, 

portandole con sé, un qualche occulto 

potere. L’uso degli amuleti era molto 

diffuso in Egitto. Pietre ornamentali co-

me i lapislazzuli dell’Afghanistan furo-

no ritrovati su tombe del mar Baltico. 

In Cina la lavorazione della giada risale 

a cinquemila anni fa e venne usata per 

realizzare oggetti di culto. In Messico la 

giada e il turchese erano apprezzati più 

dell’oro da parte dei Maya. 

Nella cultura Giapponese la divinazio-

ne era una pratica comune e si faceva 

attraverso l’utilizzo di sfere di quarzo, 

in quanto si pensava rappresentassero 

il cuore dei draghi, considerati potenti 

promotori di saggezza. 

Anche la Bibbia riporta frequenti riferi-

menti alle gemme e lascia intendere che 

il loro impiego non è casuale, ma con-

tiene simbolismi esoterici.  

Nelle profezie di Ezechiele sono citati i 

lo zaffiro, il crisolito e il diamante, 

nell’Apocalisse di Giovanni per espri-

mere la magnificenza della Gerusalem-

me Celeste è scritto: “…e lo splendore di 

lei era simile a pietra assai preziosa come il 

diaspro cristallino. I basamenti delle mura 

della città di Gerusalemme saranno ornati 

d’ogni sorta di pietre preziose, le porte  della 

città e i suoi baluardi saranno ricostruite 

con oro finissimo, le piazze saranno lastri-

cate con turchese e pietre di OFIR, il primo 

basamento sarà in diaspro, il secondo in 

zaffiro, il terzo in calcedonio, il quarto sme-

raldo, il quinto sardonico, il sesto corniola, 

il settimo crisolito, l’ottavo berillo, il nono 

topazio, il decimo crisopasio, l’undicesimo 

giacinto, il dodicesimo ametista”.  

Ognuno di questi preziosi monili rap-

presentava una delle tribù di Israele ed 

insieme adornavano l’Efod, il cosiddet-

to Pettorale del Giudizio indossato del 

Sommo Sacerdote.  



19 

Il Santo Graal, secondo la tradizione, è 

una coppa ottenuta dal grande smeral-

do che faceva parte della corona di Lu-

cifero, l’angelo della luce, caduta sulla 

Terra durante lo scontro fra gli angeli 

del bene e del male. 

I dati più antichi sono forse quelli che 

possiamo trovare nella cultura egizia 

nel Libro dei Morti, in cui le gemme so-

no spesso citate. 

Si narra ad esempio di un “amuleto del 

cuore” fatto di lapislazzuli che si crede-

va possedesse proprietà benefiche per 

coloro che lo portavano addosso. Il cuo-

re presso gli egizi era inteso come la se-

de della coscienza. Secondo antiche u-

sanze esso veniva custodito dopo la 

morte con particolare attenzione, mum-

mificato e conservato in apposito vaso 

canopo. Il defunto una volta ottenuto il 

dominio del suo cuore con particolari 

formule magiche, poteva avere accesso 

alle porte dell’aldilà e procedere in pa-

ce, purchè impedisse a un mostro di 

portagli via il cuore. Da qui la necessità 

di conoscere le frasi rituali magiche e 

l’uso degli amuleti quali i cristalli, nella 

fattispecie i lapislazzuli, per salvarsi. 

Nello specifico il dio Anubi portava il 

morto da Osiride e dai suoi 42 giudici, 

che pesavano il suo cuore con la piuma 

della Dea Maat. Se il cuore pesava più 

della piuma il defunto veniva divorato 

dal terrificante mostro Ammut, se inve-

ce il cuore pesava come la piuma anda-

va verso la vita eterna. 

In altri testi dell’antico Egitto scopria-

mo che l’ametista e la corniola prove-

nienti entrambe dalla Nubia, venivano 

usate come monili protettivi. 

L’ametista, detta anche la gemma della 

Grande Madre, veniva donata ai neona-

ti dare forza e proteggerli dalle malattie 

e dal malocchio, tant’è che nel Medioe-

vo si incastonava sulle coppe dei ricchi, 

perché si credeva che se nella bevanda 

fosse contenuto del veleno, si sarebbe 

rotta. Le mogli dei faraoni amavano il 

massaggio con i cristalli d’ametista, 

convinte che l’energia primitiva di que-

sto cristallo, essendo la forma più ordi-

nata e perfetta del regno minerale po-

tesse rigenerare il corpo e la pelle. 

La corniola, detta anche cornalina, con-

siderata da sempre il simbolo della vita, 

si pensava avesse il potere di annullare 

effetti di qualunque tipo di maleficio e 

pertanto era largamente usata in gioiel-

leria. Sempre in Egitto altro portafortu-

na era il così chiamato amuleto dello scet-

tro del papiro, simbolo di dominio e po-

tere, costituito da uno smeraldo inca-

stonato in un particolare legno che ve-

niva messo nelle mani del defunto per 

conferirgli vigore e nuova giovinezza 

nell’aldilà. L’amuleto sembrava rappre-

sentasse la potenza di Iside. 

I cristalli erano quindi un tramite tra 

macrocosmo e microcosmo, costituendo 



20 

un innegabile legame tra l’uomo e la di-

vinità, una specie di relazione occulta 

che misteriosamente fonde l’essere     

umano con l’intero universo. 

Le pietre preziose celate nelle profondi-

tà della terra corrispondono per analo-

gia alle stelle luminose sparse a profu-

sione nel firmamento. Gemme e stelle 

sono sorelle, e questa magica catena 

spiega la loro indiscutibile e misteriosa 

influenza sugli eventi riguardanti 

l’umanità. La tradizione ci fornisce tanti 

esempi, una su tutte la Tavola Smeral-

dina di Ermete Trismegisto, nella quale 

era incisa la grande legge dell’analogia, 

sintesi dell’universo. 

Dalle terre del Nilo queste conoscenze 

si diffusero presso i Greci e i Romani, 

ma rimasero sempre appannaggio degli 

alchimisti, dei sacerdoti e dei veri ini-

ziati, cioè di quelle persone che svilup-

parono una profonda conoscenza e con-

sapevolezza, avendo aperto cuore e 

mente ai misteri della vita. Costoro vi-

vevano appartati e condividevano il lo-

ro sapere solo con pochissimi e scelti 

discepoli. Certo è difficile indagare sul-

le proprietà magiche delle pietre così 

come è difficile affermare con certezza 

che le gemme possano guarire le malat-

tie. Se approfondiamo la loro storia e la 

loro genesi non è difficile capire il moti-

vo per cui vengono usate come oggetti 

potenti in grado di risvegliare forze mi-

steriose. La loro natura e la loro forma-

zione risale in alcuni casi addirittura 

all’origine del pianeta. 

E’ facile immaginare quindi come que-

sti prodotti di madre terra che si man-

tengono inalterati nel tempo e soprav-

vivono all’uomo, possano trasmetterci 

sensazioni particolari a volte inquietan-

ti. Le rivelazioni di Plinio il Vecchio (23

-79 d.C.), scrittore e cronista latino 

grande osservatore della natura, autore 

della Naturalis Historia, sono forse 

l’unica testimonianza esauriente e det-

tagliata sullo studio delle pietre. In uno 

dei suoi trentasette volumi descrisse 

tutte le proprietà curative e le tecniche 

allora conosciute e normalmente utiliz-

zate per guarire le malattie usando i cri-

stalli. Anche Paracelso che rifiutò 

l’insegnamento tradizionale della medi-

cina, dando vita a una nuova disciplina, 

la iatrochimica, basata sulla cura delle 

malattie attraverso l’uso di sostanze mi-

nerali, fu un grande estimatore dei cri-

stalli. Santa Ildegarda di Bingen, mona-

ca, guaritrice, veggente e mistica me-

dievale nella sua visione “olistica” della 

vita, della salute e dell’esistenza, ritene-

va che anche le pietre e i cristalli potes-

sero contribuire alla guarigione, tant’è 

che nel suo libro delle Scienze Naturali, 

scrive: 

“il diavolo teme le pietre preziose, le odia, le 

detesta perché gli rammentano il fatto che 

esse già si mostravano in tutto il loro splen-

dore prima che egli precipitasse”. 



21 

Anche Stonehenge per i Celti rappre-

sentava il tempio della dea madre e i 

Druidi ne traevano energia perché i 

massi erano catturatori di spiriti. A Car-

nac le donne sterili abbracciavano nude 

per una notte i monoliti per avere figli 

ed i paralitici vi appoggiavano la schie-

na per poter guarire e camminare.  

Se è difficile reperire dati storici 

sull’argomento, più facile è venire a 

contatto con leggende, tradizioni e u-

sanze popolari attraverso le quali rico-

struire un mosaico di conoscenze legate 

alle gemme. Le prime pietre talismani-

che furono i betili, spesso situati in 

prossimità di un bosco o una fonte, luo-

ghi creduti dimore delle divinità. La pa-

rola Betilo infatti significa Casa del Dio 

e nel vecchio testamento capitolo 

XXVIII si narra che Giacobbe, utilizzan-

do un betilo come cuscino, sognò la fa-

mosa scala che collegava cielo e terra. 

La pietra ha sempre simboleggiato for-

za e potenza. Tra i miti greci ricordiamo 

quello di Deucalione e Pirra, gli unici 

sopravvissuti al diluvio Universale, che 

diedero vita al genere umano gettando-

si proprio delle pietre alle loro spalle.  

Cronos, temendo di essere spodestato 

decise di divorare tutti i suoi figli. Si 

salvò solo Zeus la cui madre Rea sosti-

tuì lo stesso con una pietra. Quella stes-

sa pietra fu portata a Delfi e fu conside-

rata il simbolo della nascita e della co-

scienza reintegrata. 

Venerate e adorate furono le pietre ca-

dute dal cielo, probabilmente acroliti, 

considerate pietre parlanti, come la pie-

tra nera della Mecca. 

Essa troneggia nel tempio della Ka’Ba, 

edificio cubico situato al centro della 

grande Moschea, costituendo il prototi-

po di tutte le pietre sante perchè riaffer-

ma il patto celeste che Dio ha sancito 

con gli uomini. La leggenda vuole che 

questa pietra, bianca all'origine, si sia 

annerita per i peccati dell’umanità visto 

che, durante il pellegrinaggio, a mi-

gliaia l'hanno toccata e baciata. 

Le pietre si possono considerare quindi 

il simbolo di una trasmutazione 

dall’opaco al luminoso e in senso spiri-

tuale il mezzo che dalle tenebre alla 

porta luce e dall’imperfezione alla per-

fezione. Si può asserire con certezza che 

esse abbiano condizionato la vita degli 

uomini, seppur inconsapevolmente. 

Forse l’uomo oggi si sta riscoprendo 

nella sua totalità, accorgendosi delle 

proprie potenzialità interiori e il primo 

passo per cambiare ciò che lo circonda è 

cambiare se stesso. Da qui il successo 

delle medicine alternative e delle tera-

pie naturali. La cristalloterapia e le di-

scipline orientali partono dalla conside-

razione dell’uomo come entità fisico-

spirituale e mentale e dalla convinzione 

che quando si manifesta una malattia a 

livello corporeo, la causa è da ricercarsi 

in uno squilibrio energetico che si in-



22 

staura su piani diversi da quelli che la 

scienza ufficiale tratteggia. Nel nostro 

caso i cristalli potrebbero aiutare a ri-

trovare il giusto percorso, a ripristinare 

l’equilibrio e l’armonia per aprire la 

strada alla guarigione. 

L’energia contenuta nei cristalli non si 

può misurare direttamente con gli at-

tuali metodi scientifici: si tratta di ener-

gie micromateriali, cioè forze che agi-

scono ad un livello superiore, rispetto 

quello che si può definire materiale.  

Oggi comprendiamo che tutto ciò che 

esiste nell’universo, è una forma di    

energia dotata di propria frequenza vi-

bratoria. Nikola Tesla affermò che si 

tratta di un concetto chiave per com-

prendere l’universo, dimostrando come 

alcune forme di energia possano altera-

re la risonanza vibrazionale di altre    

energie. Questo pensiero è il motivo per 

cui i cristalli e le pietre di guarigione 

ancora oggi vengono utilizzati per equi-

l ibrare ,  guar ire  e  modif icare      

l’oscillazione ondulatoria delle cellule 

del corpo, dei Chakra e dei corpi sottili.  

Ma che cosa è la cristalloterapia? 

La Cristalloterapia o Litoterapia è 

un'antica metodologia naturale 

che sfrutta le proprietà delle pietre per 

raggiungere uno stato di benessere psi-

co-fisico, mediante la collocazione di 

minerali su precisi punti del corpo. 

I cristalli sono in grado di emanare     

energie purificatrici, assorbibili dal cor-

po umano e con la loro presenza forni-

scono danno il via al mutevole campo 

vitale, proprio come un diapason che 

accorda uno strumento. 

Bisogna partire dal concetto olistico in 

base al quale, se si manifesta una pro-

blematica fisica, questa è causata da   

una disfunzione o da un blocco a livello 

energetico che si sta ripercuotendo su 

un dato organo. Il cristallo opererebbe 

positivamente nel corpo umano sui pia-

ni "fisico-emotivo-mentale" e spirituale, 

riportando "l'equilibrio" e "l'armonia".  

Credo sia interessante integrare queste 

conoscenze “orientali” a quelle della 

nostra cultura e sperimentare anche ciò 

che non vediamo. Noi uomini e donne 

siamo davvero molto più di quanto ci 

osserviamo e ci conosciamo, siamo una 

enorme ricchezza di spirito e di mate-

ria. Il benessere costituisce l’equilibrio 

di ogni nostra parte e la capacità di    

aprire la mente a nuove esperienze e di 

sperimentarle. Questo ci fa scoprire 

quante possibilità abbiamo di vivere al 

meglio e al massimo ogni istante della 

nostra vita. La medicina orientale in li-

nea generale ritiene che lungo l’asse 

della colonna vertebrale siano disposti 

sette centri di forza fondamentali, oltre 

ad un centinaio di punti secondari, si-

mili a vortici energetici. Sono chiamati 

Chakra ed il fine ultimo di tutte le tec-

niche spirituali-filosofiche ed operative 

è quello di sbloccare ed attivare queste 



23 

stazioni, cui corrisponde un gruppo di 

organi e ghiandole ed a cui si associa 

un colore, un suono, un elemento e ov-

viamente un cristallo. 

 

Il primo Chakra è situato alla base del-

la colonna vertebrale, nel perineo e il 

suo nome in sanscrito è MULADHA-

RA, che significa proprio radice. E’ con-

siderato il “centro della base” e riman-

da chiaramente all’idea di radicamento 

(è associato infatti all’elemento terra) a 

cui è, per estensione, collegata quella 

della sopravvivenza e pertanto tutto ciò 

che è materiale, anche la forza interiore. 

Le pietre associate sono: la tormalina 

nera, il diaspro rosso, il Rubino. Si trat-

ta di pietre molto potenti, largamente 

usate nell’antichità quando si credeva 

fossero inviate in un aiuto da Dio per 

guarire dai demoni e dalla pazzia. 

 

Il secondo Chakra in sanscrito SWA-

DHISTANA (il chakra dell’acqua) corri-

sponde al plesso sacrale ed è localizzato 

nella parte inferiore dell’addome.  Rap-

presenta l’inconscio e le emozioni. Puri-

ficandolo e facendo scorrere l’energia 

verso l’alto ci si eleva spiritualmente. 

Le pietre associate sono: l’Agata, la Cor-

niola arancio, la pietra di luna, il grana-

to: a queste pietre si attribuiscono la 

proprietà di curare dal punto di vista 

emotivo. Aiutano a vincere la paura e 

l’apprensione.  

Il terzo Chakra in sanscrito MANIPU-

RA (gemma rilucente) è così chiamato 

perché irradia come il sole. E’ situato 

sotto il torace nella zona del diafram-

ma, il suo colore giallo è associato alla 

parte sinistra del cervello (in genere al 

lato intellettuale), alla felicità, al buon 

umore alla saggezza e alla decisione. Le 

pietre associate sono: l’occhio di tigre, il 

Diaspro giallo, l’Ambra e il topazio. 

Queste pietre sono portatrici di gioie e 

successo e rende i soggetti più socievoli 

ed estroversi. 

 

Il quarto Chakra ANAHATA (o chakra 

del cuore) che significa suono, associato 

al colore verde simboleggia l’armonia, 

la natura, la speranza e l’equilibrio è si-

tuato al centro della cassa toracica ed 

influenza il cuore e la circolazione, la 

ghiandola del timo e le difese immuni-

tarie. Le pietre associate sono il Quarzo 

Rosa e la Tormalina verde. Le proprietà 

di queste pietre hanno la caratteristica 

di diminuire l’aggressività, sconfiggere 

i blocchi emozionali dando equilibrio 

spirituale. 

 

Il quinto Chakra VISHUDDHA o 

(chakra della gola) è localizzato tra la 

mandibola e la base della gola il suo co-

lore è blu è legato all’energia dell’etere 

e lo scopo evolutivo della sua attività è 

l’espressione creativa, l’abilità comuni-

cativa e lo sviluppo dell’intuito. Esso 



24 

fonda l’identità creativa. Le pietre asso-

ciate sono: il calcedonio blu, il turchese, 

e la celestina: si dice che abbiano effetti 

disintossicanti infondendo gioia di vi-

vere. 

 

Il sesto Chakra AJNA è gerarchicamen-

te uno fra i più elevati del sistema. 

L’indaco e il viola sono i colori per ec-

cellenza ed agiscono sull’emisfero de-

stro del cervello favorendone 

l’intuizione ed il sistema energetico. Il 

sesto chakra noto anche come terzo oc-

chio, è localizzato al centro della fronte 

nello spazio tra le sopracciglia. 

La ghiandola pineale, connessa al sesto 

chakra dà chiaroveggenza, rappresen-

tando il punto di collegamento fra i 

sensi psichici e quelli spirituali. Le pie-

tre associate sono: l’ametista che è la 

pietra di frequenza base più rappresen-

tativa, l’azzurrite e la sugillite che fanno 

acquisire conoscenza superiore di sè e 

degli altri. 

 

Il settimo Chakra SAHASRARA (o 

chakra della corona) è situato 

all’estrema sommità del capo ed è 

l’ultimo dei centri energetici disposti 

lungo l’asse centrale del corpo. E’ uno 

dei chakra a più alta vibrazione energe-

tica e il suo ruolo è quello di mettersi in 

relazione con la parte spirituale, avvici-

nandosi alla interiorità e quindi al divi-

no. 

Le pietre associate sono: Cristallo di 

rocca o Quarzo ialino, ma soprattutto la 

Danburite pietra ad alta frequenza     

avanzata, che ha la capacità di rallenta-

re l’invecchiamento e stimolare 

l’attività mentale rafforzando la vitalità. 

Ha un’energia elevata, che aiuta a en-

trare in contatto con gli esseri celesti e 

ad allinearsi con le loro frequenze. E’ 

considerata una pietra che trasmette 

gioia e grazie a lei possiamo iniziare a 

comprendere meglio i bisogni e i desi-

deri nostri e altrui.  

Concludendo, volendo fare un parago-

ne, possiamo definire i cristalli come 

angeli “pietrificati” nel senso più bello 

e profondo del termine. Angeli cristal-

lizzati, resi concreti, da vedere, toccare 

e sentire. Ogni pietra porta la sua vibra-

zione, che corrisponde, per la sua per-

sonale qualità e per il colore che viene 

accumulato e irradiato, ad un segno zo-

diacale, ad un’ erba sacra e ad un dio-

pianeta. Questi angeli di luce possiamo 

tenerli vicino a noi, indossarli, toccarli, 

e possono diventare talismani, portafor-

tuna, se siamo aperti alle energie che ci 

donano e soprattutto se ascoltiamo i lo-

ro insegnamenti. 

Dobbiamo co-vibrare con loro, capire 

cosa ci dicono e le occasioni che ci of-

frono, e allora risponderanno.  

O meglio saremo noi a rispondere a   

loro.  



25 

Meditazione - Smarrimento dell’Ego - Tentativi 

di accesso al Sé 

di Frater DAVID ✡ S::I::I:: 

Le pagine delle corrispondenze 

a un luogo di profonda e ignea 

pace, vi giungano armoniose 

queste parole, come raggi di 

fuoco zampillanti da una fontana 

stromboliana del luminoso Sole.  

Non vi parlerò di me, né di aspetti per-

sonali, anche se inevitabilmente il di-

scorso vi cadrà dentro, per indole, per 

curiosità, per necessità. Per evitare que-

sto, occorrerebbe vergare un discorso 

che non parla, un moderno Mutus Li-

ber, che sappia trarre dal Silenzio. Ed io 

non so. 

Qualche parola giunga da dove il no-

stro Sé perfezionato attende che noi si 

sia pronti, che la nostra flebile coscien-

za sia forgiata abbastanza per accedere 

alla vita di rango stellare, sui mondi che 

vivono di luce propria.  

Il conforto di uno dei nostri M::P:: sor-

regga queste parole e permetta che esse 

non giungano altisonanti, vuote e ba-

rocche come troppe delle Chiese 

d’Occidente, oppure perdute nell’oblio 

come troppe delle Chiese dell’Asia, ma 

vi pervengano permeate dello spirito 

della più completa umiltà, che solo i 

saggi sanno distinguere dal bieco servi-

lismo, con spada di folgore.  

Chi vorrà vedere la spada, avrà di certo 

l’errore sotto i suoi occhi. Qui non ci so-

no che i raggi del Sole, che incorniciano 

il fulgido volto di ATON, nostra fonte 

di luce che rischiara il cammino degli 

erranti che si raccolgono intorno alle 

sue orbite. E ciò sia detto con il rispetto 

che si deve alla funzione e all'Ordine. 

Se fosse chi scrive a scrivere, sarebbe un 

Vostro umile Fratello posto in Medita-

zione, più che dalla sua volontà, dalle 

circostanze. Se sia lui o non sia lui, spet-

ta a chi vuole stabilirlo; o meglio, spetta 

a chiunque intenda occuparsi di false 

questioni.  

In questo mondo di luce riflessa si com-

prende la differenza di un discorso ri-

volto a chi si pretende Iniziato: ed è co-

munque e soltanto un fatto linguistico, 

D 

Vobis Salutem, Venerabiles Magister, 

Vobis Salutem, Venerabiles Superiores, 

Vobis Salutem, Fratres et Sorores I::I:: 

Vobis Salutem, Socii et Laici. 



26 

una particolare costruzione delle frasi, 

la scelta del lessico, della sintassi: per-

ché il linguaggio è un virus, che si tra-

smette secondo regole determinate dal-

la sua natura, e l’impatto con qualcosa 

di nuovo e di inaudito è sempre uno 

smarrimento dell’ego. Ed io non saprò 

spiegarti; tuttavia, non ripeterò qui il 

catalogo di ciò che avrebbe potuto esse-

re e non è stato. 

Dal Manoscritto di Algeri di Martinez De 

Pasqually traggo questa invocazione: 

«Mi rivolgo particolarmente e per nome 

a voi, oh beati Spiriti, che siete incarica-

ti dall’Eterno di vegliare alla riconcilia-

zione completa del mio essere spiritua-

le; vi esorcizzo per il Nome potente, cle-

mente e misericordioso». 

Se chi scrive fosse in Meditazione, do-

vrebbe per tanto ritenere di poter com-

prendere cosa significhi essere in que-

sto stato.  

Partire dal latino meditatio condurrebbe 

ad una pratica per ottenere maggiore 

padronanza delle attività della mente, 

concentrarsi su un solo pensiero, un 

concetto nobile ed elevato: è quel che 

gli Yogasutra chiamano dharana.  

Correlata a questa concentrazione atti-

va è la concentrazione passiva, più dif-

ficile da ottenere, quella che lascia an-

dare ogni pensiero, che svuota la mente 

nella pura contemplatio, con la quale si 

fa rientrare la mente nel suo stato natu-

rale: ciò che negli Yogasutra è detto 

dhyana. 

Se chi scrive può dire di sé qualcosa, 

ammetterà che può entrare nel dharana 

con certa qual stabilità, ma che il dhya-

na è per lui uno stato estremamente dif-

ficile da mantenere.  

Dal Libro Verde di Louis-Claude de 

Saint-Martin (231-233), trascrivo: «I tur-

bamenti spirituali non portano alla 

morte, perché stanno al di sopra del 

corpo (...) è invano che gli uomini del 

mio secolo provino a supplire al loro 

allontanamento intellettuale, rovescian-

dosi sul sensibile». 

Il rovesciamento sul sensibile è lo smar-

rimento dell’ego, che rende la Medita-

zione ancor più necessaria. Ma prima, è 

lo smarrimento dell’ego che si pone a 

fondamento.  

L’ego può smarrirsi in qualunque stu-

pido modo: basta un nulla.  

L’ego di chi ha intrapreso un percorso e 

si smarrisce può assumere la stolida de-

terminazione dell’uomo qualunque, 

della persona leggera: in questo caso, 

tutto è subito risolto, e la pretesa 

dell’Iniziato è vana.  

Oppure, può smarrirsi perché, ricono-

scendo le diverse personalità che lo abi-

tano e che pretendono per sé la verità 

dell’io, finisce con il rifiutarle tutte, per-

ché in nessuna riesce a credere.  

Qui, la pretesa dell’Iniziato è ancora più 

vana, perché non c’è modo di risolvere 



27 

questa antinomia. A meno che non si 

rinunci a tutte indistintamente le perso-

nalità, e si accetti di essere destino. 

Essere Destino è il complemento certo 

di Essere Iniziato: si inizia il viaggio, si 

diviene il viaggiatore, si giunge a desti-

nazione. Il viaggiatore può presumere 

di guidare, se crede ancora alla sua per-

sonalità prevalente. 

Altrimenti, è come se fosse su un treno. 

Ancora di più: è un fiume, e non può 

che scorrere, incontrando tutto ciò che 

si svolge lungo il suo corso; adattandosi 

alle modifiche che il terreno richiede, 

descrivendo anse, ingrottandosi, restan-

do stagnante sui pendii in salita, caden-

do giù in cascata dove c’è una balza; in 

ogni caso, giungere al mare. 

Tutti i fiumi giungono al mare. Ivan 

Mosca scrive: «Quando il Gran Maestro 

consacra un Tempio, deve spaccare la 

pietra cubica con un’ascia per trovarne 

il punto geodetico. Arriverà un giorno 

in cui ritroveremo in ciascuno di noi il 

nostro punto geodetico: questo significa 

che abbiamo spaccato la pietra cubica e 

abbiamo ritrovato noi stessi». 

Ritrovare sé stesso, ecco il compito 

dell’Iniziato. Si è iniziati ad un cammi-

no, e il cammino è la perdita delle false 

identità. Nella meravigliosa iniziazione 

del grado effimero dell’Ordine R+C   

esterno noto come Golden Dawn, lo    

Ierofante esclama: «By Name and Images 

are all powers awakened and re-awakened». 

E «Il Nome del Potente, Clemente e Mi-

sericordioso» cui allude Martinez De 

Pasqually, non è forse attributo di ogni 

apertura per ciascuna Sura del Corano? 

E gli stessi Djinn, o siano gli Esseri 

Strappanti caduti dal Cielo della misti-

ca del sufismo sciita, o si voglia risalire 

ai Misteri Orfici e ai Titani che sfidaro-

no Zeus, o agli antichi Ælhoim, o i pro-

fondi esseri caduti nelle ime profondità 

della terra, o che provengano da un al-

tro pianeta che i testi cuneiformi chia-

mano Nibiru, o siano gli spiriti da evo-

care attraverso la Clavicola di Salomone o 

qualche oscuro grimoire medievale: so-

no forse loro i misteriosi arcani custodi-

ti dall’uomo nero dei Loa, nelle vesti 

innocenti di un pastore? 

Io non so chi sono costoro. Io non so 

nemmeno chi sono io. Il mio nome è     

legione, perché siamo in molti. Io non sono 

cristiano (Lasciatemi, perché non sono an-

cora andato al Padre). Io non sono ebreo 

(E nella tua discendenza si benediranno 

tutte le nazioni della terra). Io non sono 

musulmano (E veramente Allah è colui 

che tutto comprende). Io non sono un 

brahmano (Le ripetizioni rituali si armo-

nizzano con i canti). Io non sono buddhi-

sta (Ora siamo divenuti veri ascoltatori del-

la Voce).  

Non confondo la religione con la spiri-

tualità, sebbene comprendo ci sia tra lo-

ro qualcosa di sovrapposto e insieme di 

distinto. Io medito su questo. Rileggo, e 



28 

trovo la formula: è Roberto Assagioli, 

martinista che sintetizza Patanjali, con 

questa meditazione: «Io ho un corpo, ma 

io non sono il mio corpo. Io ho delle emozio-

ni, ma io non sono le mie emozioni. Io ho 

dei pensieri, ma io non sono i miei pensie-

ri». 

Sembrerebbe ch’io voglia dire di avere 

trovato la soluzione, l’indicazione, il 

metodo. Ma: Io chi? E poi, quale solu-

zione?  

Le Quattro Nobili Verità ci attendono al 

passo. Il Sé Superiore, il Santo Angelo 

Custode che dimora nel Sole si dispera 

per la mia natura effimera. Passano i 

giorni e non mi avvicino di un passo al 

Regno dello Spirito. Deploro il Regno 

transeunte della materia e cammino nei 

suoi vicoli lastricati di buone intenzio-

ni. Cerco la comprensione del mio pros-

simo e non comprendo chi si avvicina a 

me, non capisco una sola parola perché 

non l’ascolto. Quando mi fermo ad a-

scoltarla non trovo che confronto com-

parativo, competizione, indisponibilità 

alle ragioni dell'altro. Tutto è vano, co-

me sappiamo da Qohelet. Tutto è vano: 

e dunque non so niente, invano sapere, 

indarno conoscere.  

La strada è sbarrata. E allora? Soccom-

berò per questo? E se anche fosse, cosa 

può importare? Non posso altro che 

farmi fiume, sfociare nel mare. 

Torno al Libro Verde: «La ragione sola 

non può quasi che condurci all’errore. È 

un fanale per attraversare questa regio-

ne tenebrosa, ma è riservato il diritto, 

affinché non perdiamo di vista quello 

per cui l’otteniamo. Se per un attimo te-

niamo la fiaccola in mano, è ancora più 

pericoloso per noi, perché nonostante 

ciò ci smarriamo, ed inoltre ci brucia-

mo». 

Resto in Meditazione. 

Igne Natura Renovatur Integra.  



29 

L’angolo dell’Armonia  

IL RATTO DI PROSERPINA parte II 
Ideazione, traduzione testi, adattamento teatrale 

a cura di Anna Maria Corradini 

 La Sicilia è al centro del Mediterraneo, 

snodo di civiltà e di incontri. L’isola è de-

cantata da storici e poeti come un luogo ide-

ale fertile, dove la vegetazione lussureg-

giante trionfa. Un Eden degno di essere abi-

tato dalle divinità. Il luogo sacro per eccel-

lenza. Qui è il centro della presenza impe-

rante di culti e miti dedicati solo a figure 

femminili.  La Magna Mater è colei che si 

afferma dal centro alle coste dell’isola.  

 

Lo testimoniano l’archeologia e le fonti clas-

siche. L’Etna il gigante, domina imponente 

elevandosi di fronte l’altopiano di Enna. Un 

luogo mitico senza tempo dove è sempre 

primavera e l’acqua scorre perenne, simbolo 

della presenza femminile. Ma un piano che 

mira a sconvolgere questo status idillico è 

già stato elaborato. Qui sta il fulcro del mi-

stero di morte-rinascita che si alterna nel 

ciclo dell’eterno ritorno di cui parla il gran-

de storico delle religioni Mircea Eliade. 

Zeus e Ade sono gli artefici di questo cam-

biamento radicale attraverso lo sconvolgi-

mento totale di un equilibrio sia storico che 

mitico.  

 

Da evidenziare anche il simbolo della vergi-

nità ricorrente nelle divinità femminili co-

me Artemide, Atena, Kore. È quest’ultima 

che subirà il cambiamento totale. Sarà rapi-

ta e diventerà la regina degli Inferi. Sarà un 

percorso iniziatico che attraverso un cam-

mino dalla luce all’oscurità segnerà per 

sempre il senso profondo di un mistero che 

si alterna tra la vita e la morte apparente, 

per passare necessariamente da una catarsi 

per ritornare alla luce. Lo stesso avviene 

nell’Eden biblico, simbolo di perfezione, in-

franto dal peccato originale, con la perdita 

della purezza, in attesa del riscatto purifica-

tore messianico. Il percorso è simile.  

 



30 

L’angolo dell’Armonia  

In riva al mare sulle coste siciliane  

Cerere (si allontana dalla Sicilia diretta in Frigia da Cibele, dove il suo 

culto è molto sentito, guidando draghi rossi sfolgoranti, lasciando una 

scia di spighe): 

“La Sicilia un tempo faceva parte dell'Italia, ma il mare e il flusso delle 

acque mutarono la condizione. Nereo spezzò il confine da vincitore e 

tra i monti distaccati corse in mezzo alle acque: breve distanza separa le 

due terre sorelle. Ora la terra a tre punte, spezzata dal suolo amico, la 

Natura contrappone al mare: di là Capo Pachino respinge le ire dello 

Ionio contro gli ostili scogli, qui latra la getula Teti e sollevandosi bat-

te  il braccio Lilibèo, lì la bufera tirrenica, insofferente ad essere conte-

nuta, scuote con impeto Peloro che le si oppone. Nel mezzo l'Etna si e-

leva da rocce bruciate, l'Etna, che metterà a tacere i trionfi dei Giganti, 

tumulo di Encèlado che, legato la piagata schiena, soffia zolfo incessan-

te dall'ardente ferita; quando ricusa con forza il peso  dalla ribelle cervi-

ce, da sinistra e da destra, ne è sradicata l'isola, e, dalle fondamenta 

malferme, oscillano le città con le mura. 

Solo con lo sguardo è possibile conoscere la vetta etnèa, non tentarne 

l’accesso. Una sua parte frondeggia di alberi, ma la cima da nessun co-

lono è calcata. 

Ora spinge le nubi natie e con  livida nuvola nera offusca e oscura il cie-

lo, ora sfida le stelle con movimenti furibondi, e alimenta i fuochi a suo 

danno.          

Ma sebbene bruci, e trabocchi di eccesso di flusso di fuoco, rispetta il 

patto con la neve: insieme alle faville si consolida il ghiaccio, incurante 

dell’abbondante vapore e difeso da misterioso gelo. Con il fedele fumo 

la fiamma lambisce innocua le contigue brine. Quali macchine scaglia-

no i massi? Quale mai forza accumula cavità? Da quale fonte irrompe il 



31 

fiume di lava?  

Forse il vento, vagando per le serrate sbarre, con impedito passaggio 

infuria tra le pietre screpolate, mentre scruta il cammino, e, reclamando 

la libertà, devasta con i soffi erranti gli antri corrosi; o il mare, spinto 

nelle viscere del sulfureo monte, si infiamma per le acque in costrizio-

ne, scagliando massi” 

  

Nicasione: 

“Allorché la vigilante madre mise al sicuro il pegno d’amore per salva-

guardarlo, si diresse poi tranquilla alla dimora frigia  e a Cìbele turrita, 

guidando i draghi dal flessuoso corpo che lasciano il segno tra accessi-

bili nubi e bagnano il morso di innocui umori: una cresta copre la loro 

fronte, verdi disegni ornano il maculato dorso e il rosso oro brilla tra le 

squame.       

Ora con le spire passano attraverso gli Zefiri, ora con volo basso rasen-

tano i campi. La ruota, scivolando sulla grigia polvere, solca la terra e la 

feconda. Biondeggia di spighe la traccia della ruota e i virgulti delle 

messi ricoprono l’orma. 

Le biade seguono e accompagnano il percorso.  

Già l'Etna è lasciata alle spalle e la Sicilia intera rimpicciolisce allo 

sguardo che fugge.” 

  

Cerere: 

“Ti saluto, terra amatissima, che ho preferito al cielo: alla quale affido la 

gioia  del mio sangue e il diletto travaglio a me molto caro. Un premio 

L’angolo dell’Armonia  



32 

adeguato ti destino: non subirai la marra né sarai sconvolta dal colpo 

del duro vomere. Spontanei fioriranno i campi e tra buoi oziosi, ricco il 

contadino ammirerà le messi offerte.”            

  

L'Olimpo appare imponente tra le nuvole illuminato da  luci bianche 

 

Giove (seduto in trono rivolge la parola a Venere in piedi di fronte a 

lui):  

“A te, o Citerea, racconterò i segreti dei miei propositi. Già da tempo è 

deciso che la candida Proserpina sia data in sposa al re del Tartaro. Co-

sì Atropo sollecita, così ha cantato la longeva Temi. La madre è lontana, 

ora è tempo di portare a termine la decisione. Entra nelle terre sicule, e 

quando il giorno di domani scopra l’aurora purpurea, spingi la figlia di 

Cerere a giocare negli aperti campi, servendoti degli inganni con cui sai 

accendere tutte le cose e anche me. Perché sta in pace l'ultimo regno? 

Nessun luogo sia immune, nessun cuore tra i morti non infiammato a 

Venere. Perfino la tetra Erinni sente gli ardori, e l'Acheronte, il cuore 

freddo e rigido del fiero Dite si addolcisca alle frecce lascive”. 

 

Venere:  

“Obbedisco in fretta ai comandi. Per ordine del padre si uniscano Palla-

de e colei che flettendo l'arco atterrisce il Menalo. Al passo di noi dee la 

strada si illumina. Come la cometa che presaga in volo di cattiva sorte, 

si consuma con sanguigno fuoco, fiammeggiante prodigio: il navigante 

lo guarda come segno di pericolo, non senza mancanza di rovina la 

guardano le genti.: ma annunzia con la coda minacciosa o bufere alle 

L’angolo dell’Armonia  



33 

navi o nemici alle città. Giungemmo al luogo dove splende la reggia di 

Cerere, solida per la mano dei Ciclopi. Si ergono inaccessibili le mura, 

provviste le porte di ferro, l’acciaio spranga le grandi serrature e strut-

ture di ferro. Altra opera con tanta fatica  e sudore mai Piracmone co-

struì ne Sterope; mai con tali note ansimarono i mantici, né di tanta 

quantità di sudore dalle stanche cervici si bagnò il fuso metallo. L'avo-

rio circonda l'atrio, su bronzei architravi poggia la sommità, l'ambra si 

innalza in eccelse colonne.”      

  

L'interno della reggia di Proserpina 

  

Proserpina (assieme alle ninfe nel suo palazzo canta e ricama una ma-

gnifica tela per la madre, sorpresa accoglie le visitatrici):  

“Qui con l'ago effigiavo la vicenda degli elementi e la sede paterna: per 

quale legge la Natura madre divise l'antico disordine e i princìpi si sud-

divisero nei luoghi assegnati: il leggero è portato in alto, i corpi più pe-

santi cadono nel mezzo. S'accese l'aria, la fiamma scelse il cielo, fu liqui-

do il mare, si librò la terra. 

Da una parte e dall'altra le aree della vita, che percorre un mite clima, 

adatto agli uomini”. 

  

Prati fioriti, luce vivida, cielo azzurro 

  

Nicasione:   

“La figlia, accompagnata dalle sue abituali compagne, si aggirava a  

L’angolo dell’Armonia  



34 

 piedi nudi per i prati a lei noti. 

Sul fondo di una valle ombrosa c'è un luogo umido per gli spruzzi ab-

bondanti dell'acqua che scende dall'alto. 

Già Proserpina, audace e dimentica della fidata madre, per l'insidia di 

Venere si avvia alle valli  umide di rugiada (così vollero le Parche). Tre 

volte sui cardini stridendo le porte, annunziarono un triste presagio; tre 

volte gemette lugubre con terribili muggiti l'Etna consapevole del desti-

no. Ma da nessun segno ella è trattenuta, da nessun prodigio. Compa-

gne le sorelle si unirono al suo cammino.  

Lieta dell’inganno e animata da tanto progetto, cammina davanti Venere, e tra 

sé medita il rapimento incombente,  per forzare il funesto Caos, per trascinare, 

sottomesso Dite, gli obbedienti spiriti dei trapassati, in grande trionfo. A lei i 

capelli si incurvano in molteplici ricci,  divisi da una spilla idalia; una fibbia, 

fatica del marito, sostiene con una gemma la purpurea veste. Dietro si affretta-

no la candida regina del parrasio Liceo e colei che con la lancia difende la roc-

ca di Pandione, vergini entrambe: questa in funeste guerre tremenda,  l'altra te-

mibile alle fiere. 

Tra loro la figlia di Cerere, ora orgoglio della madre e presto suo dolore, avan-

za nell'erba con passo uguale né è da meno per bellezza del corpo e delle mem-

bra: potrebbe sembrare Pallade, se portasse  lo scudo e, con le frecce, Febe. 

Raccolta in alto la veste è fissata da un rotondo e liscio diaspro.       

All’ingegno della tessitura della spola mai più felice rispose la riuscita dell'ar-

te: in nessuna tela furono i fili così armoniosi, né indussero le figure in tale 

sembianza di verità.  

Così elegante mostra una certa esuberanza. Mentre avanza, le Naiadi  la ac-

compagnano e la circondano  come una moltitudine amica.   

Cìane emerge in tutta la schiera”. 

L’angolo dell’Armonia  L’angolo dell’Armonia  



35 

a  Cìane: (rivolta a Zefiro):  

“O amabile padre della primavera, che in gaia corsa domini per 

i  campi,  sempre bagni di rugiada 

l'anno di incessanti brezze, guarda il convegno di Ninfe e gli eccelsi germogli 

del Tonante che si degnano di giocare nei prati. 

Accostati, ti prego, e sii favorevole. Fa' in modo che nel frutto ogni virgulto 

maturi,   sì che la fertile Ibla ci invidi e ammetta che i suoi giardini sono vinti. 

Ciò che Pancaia trasuda nelle turifere selve,  ciò che da lungi blandisce l'odo-

roso Idaspe, ciò che l'immortale alato tra gli ultimi abitanti raccoglie, cercando 

le sue origini dall’aspettata morte, tutto spargi nelle mie vene, e con soffi bene-

voli  riscalda i  campi.”  

  

Proserpina( rivolta alle ninfe)  

"Venite, compagne, e tornate insieme a me con il grembo pieno di fiori." 

Nicasione: 

“L'inutile preda attira l'animo delle fanciulle, e nel loro zelo non sentono la fa-

tica. 

Una riempie canestri intrecciati di flessibile vimine, un'altra riempie il grembo, 

un'altra ancora le pieghe allentate della veste; 

una raccoglie calendule, un'altra è interessata alle aiuole piene di viole, un'altra 

recide con l'unghia gli steli dei papaveri: le une tu, giacinto, trattieni; le altre 

tu, amaranto, attardi: alcune prediligono il timo, altre la cannella, e altre il me-

liloto. 

La più raccolta è la rosa; e vi sono anche fiori senza nome. 

Persefone raccoglie tenue croco e bianchi gigli. 

Per il desiderio di coglierli  si allontana di più, e per sfortuna, nessuna compa-

gna seguì la padrona.” 

 

Proserpina (rivolta a Venere, camminando in mezzo a un verde sentiero assie-

me a Venere, Minerva e Diana): 

L’angolo dell’Armonia  



36 

“La bellezza del luogo supera i fiori. Incurvandosi in breve dosso e alzandosi 

in dolci declivi la pianura si fa collina; dalla viva pietra le sorgenti con mobile 

corso lambiscono il rorido prato. 

Con l'ombra dei rami il bosco mitiga l'ardore del sole e al culmine dell'estate si 

assicura il fresco: l'abete adatto alle onde, il corniolo pronto alla guerra, la 

quercia amica di Giove, il cipresso riparo di tumuli, l'elce piena di favi, l'alloro 

che vede il futuro; qui trema il bosso nociuto nella sua fitta chioma,  lì striscia 

l'edera e il pampino avvolge gli olmi. Non lontano il lago (i Siculi lo chiamano 

Pergo) si estende e, cinto da una frondosa corona di boschi, si offusca alla riva; 

nel mezzo invece accoglie lo sguardo, le acque chiare per gran tratto accompa-

gnano la vista sotto i limpidi flutti, e svelano i lontani segreti del lucido fon-

do”. 

  

Venere (rivolta a Proserpina e alla schiera delle ninfe che si dirigono gioiose 

sui prati fioriti): “Andate, sorelle, finché l'aria stilla rugiada al primo sole del 

mattino, finché Lucifero a me caro bagna i biondi campi, guidato dall'umido 

cavallo”. 

  

Venere: (rivolta a Minerva e Diana, mentre osserva la schiera delle ninfe con 

Proserpina)  

“Le crederesti uno sciame di un podere pronto a raccogliere il timo ibleo, 

quando i capi lasciano  gli accampamenti di cera, e il mellifero esercito, calan-

do dal cavo alveo di un faggio, ronza tra le erbe prescelte. 

Spogliano i prati del  loro ornamento: una congiunge i gigli alle cupe viole, 

l'altra di molle amaraco si adorna, questa incede fiorita di rose, questa candida 

di ligustri.  

Te anche colgono, Giacinto, afflitto nei dolenti tuoi fiori, e te, Narciso; ora ful-

gidi germogli primaverili, un tempo prestanti giovani. Tu nascesti in Amicle, 

l'Elicona generò Narciso. Te uccise il deviato disco, l'amore della fonte illuse 

L’angolo dell’Armonia  



37 

quello: oscurando il capo, te il Delio piange, piange quello il Cefiso, avendo 

abbattuto le canne. Colei che è speranza della dea delle messi, più delle altre, 

arde dal vivo desiderio di raccogliere. Ora allegri canestri di giunchi intrecciati 

riempie di agresti spoglie; ora fiori congiunge e ignara incorona se stessa, fata-

le segno di nozze. 

  

Minerva (rivolta a Venere, posando la lancia, raccoglie fiori mentre osserva 

Diana): 

“Neppure colei che con i cani cerca l'odore sul Partenio, disprezza la schiera e 

volle soltanto legare la chioma libera con l'imposizione di una corona”.              

Si sente un grande fragore, le dee, le ninfe indietreggiano atterrite, appare 

Plutone in mezzo a fumi e vapori sopra il carro con lo scettro in mano. Si avvi-

cina con furia a Proserpina, afferra la fanciulla e la porta via sul carro. Le 

ninfe urlanti si aggrappano al cocchio cercando di impedire il rapimento men-

tre Proserpina urla atterrita.  

  

Proserpina:  (Con le vesti lacerate):  

“Ahimè, carissima madre, vengo rapita!”. 

  

Dee e Ninfe: (che accompagnano Proserpina):  

“Persefone, vieni dai doni raccolti per te” 

  

Minerva (con veemenza grida rivolta al Dio degli Inferi):  

“Tiranno di una ignava gente, pessimo tra i fratelli  quali Eumenidi con aculei 

e empie  fiaccole ti hanno smosso? Perché abbandoni il tuo regno e osi conta-

minare il cielo con l'infera quadriga? 

Hai le deformi Erinni, hai le altre divinità del Lete, e le lugubri Furie, degne 

delle tue nozze. 

Vattene dalla casa del fratello, lascia l'altrui retaggio,  parti contento della tua  

L’angolo dell’Armonia  



38 

L’angolo dell’Armonia  

notte. Perché confondi la vita con le sepolture? Perché straniero calpesti il nostro mondo?”. 

  

Si sente un forte rimbombo per una saetta scagliata da Giove, alla presenza di fiamme che 

si elevano, mentre il carro con Plutone e Proserpina sprofonda negli Inferi. 

  

Diana (piangendo invoca Plutone): 

”Ricordati di noi, addio! La soggezione al padre ci ha impedito l'aiuto, né possiamo difen-

derti  contro di lui. Siamo vinte, sì, da un'imposizione più forte. 

A tuo danno congiura il genitore e al popolo silenzioso sei affidata, ahimè! Né rivedrai le 

sorelle che ti desiderano, né il coetaneo coro. Quale sorte ti ha strappato all'alto e condannò 

il cielo stellato di tanto cordoglio?                

Ora non mi piace più annodare reti alle tane del Partenio, né portare la faretra: sicuro sbavi 

dove vuole, il cinghiale, senza pericolo, urli il feroce leone. 

Finite le cacce, le cime del Taigeto, il Menalo si lamenteranno, e a lungo sarai pianta dal 

Cinto mesto.  

Anzi, tacerà perfino il delfico santuario del fratello“. 

  

Il buio Averno appena rischiarato dal rossore delle fiamme. 

  

Proserpina(sul carro che si inoltra nell'Averno, spaventata, con i capelli al vento, si lamenta 

a gran voce rivolta a Giove):  

“Perché non hai scagliato, padre, contro me gli strali lavorati dalle mani dei Ciclopi? Così ti 

piacque, affidarmi alle ombre crudeli, scacciarmi del tutto dal mondo? 

Non c'è nessuna pietà che ti pieghi? Nessun affetto di padre è in te? Per quale delitto ho pro-

vocato tali ire? 



39 

Io non alzai insegne nemiche agli dèi, quando Flegra   infuriava di impetuosa rivolta: non 

per mia forza il ghiacciaio dell'Ossa sostenne l'Olimpo pieno di brina. 

Che sacrilegio ho tentato? Complice di quale delitto, sono cacciata esule nell'immane vora-

gine dell'Erebo?  

  

L’angolo dell’Armonia  



40 

< 

L’angolo dell’Armonia  



41 

L’angolo dell’Armonia  

Fuoco, Ennio Prestipino 

< 



42 

Apocalisse non è solo Dabar, 

ovvero Parola di Dio che si 

rivela nell’ultimo giorno 

dell’escatologia cristiana. 

Essa è, piuttosto, il dramma simbolico 

dell’anima che - alfine - si riunifìca con 

lo Spirito universale: o - per dirla col 

linguaggio induista - segna il momento 

della  definit iva reintegrazione     

dell’Atman nel Brahman, del Divino che 

è nell'uomo col Divino che è nell'uni-

verso e oltre di esso, al di là della mani-

festazione. Soprattutto l'Apocalisse non 

è un'apocalisse, nel senso banale e mo-

derno del termine: il testo attribuito 

all'apo­stolo Giovanni non allude alla 

distruzione del mondo, bensì alla ‘’fine 

d’un mondo‘’, destinato a realizzarsi in 

un tempo che non è quello della storia, 

ma propriamente metacronico.  

L’equivoco ingenuo d'un annuncio di 

olocau­sto ha salde spiegazioni cultura-

li e confessionali; tuttavia è infondato. 

Sempre più numerosi, gli storici delle 

religioni hanno chiarito, con un com-

plesso lavoro di esegesi testuale, la vera 

natura del testo apocalittico che è di pa-

lingenesi spirituale. 

Mario Bacchiega (I mostri dell'Apocalis-

se) è andato oltre affermando che la 

rappresentazione giovannea consiste di 

fatto in un rituale iniziatico, utilizzato 

come tale dalle primitive comunità cri-

stiane di Padmos.  

La tesi, per quanto ardita all'apparenza, 

è suffragata dalla struttura originaria 

della Chiesa di chiara impronta esoteri-

ca (che altro è il battesimo se non una 

forma di iniziazione, per eccellenza?). 

Molti indizi confermano l'interpretazio-

ne storico-religiosa: il cristianesimo dei 

primordi aveva i suoi ‘riti di passaggio’, 

le sue prove simboliche. 

Solo a partire dal IV secolo si trasformò 

in confessione essoterica, occultando le 

radici iniziatiche.  

Il processo che ne avrebbe fatto una   

religione nel senso odierno del termine 

non fu indolore: tutta la letteratura   

gnostica (e gnosi significa conoscenza-

occulta) venne spazzata via. 

V’erano altre Apocalissi circolanti nella 

comunità dei fedeli, attribuite a Pietro, 

Giacomo, Paolo ed una persino al pri-

mo uomo della Genesi, Adamo (!).  

La furia libellicida dei vescovi, divisi 

dalle grandi diatribe cristologiche del 

tardo impero, si abbattè su questi testi. 

E oggi non ne avremmo notizia alcuna 

se non fossero intervenuti i fortunati  

Apocalisse 
di Bent Parodi  

Le parole dei Maestri Passati 

L’ 



43 

ritrovamenti di Nag Hammadi, che 

hanno restituito alla luce anche la serie 

dei Vangeli apocrifi perché gnostici 

anch’essi. La scelta definitiva dei testi 

canonici non fu semplice, bensì opera-

zione graduale e sofferta.  

Sappiamo che gli scritti attribuiti a Gio-

vanni (sia il IV Vangelo che l'Apocalisse) 

vennero accolti solo con riluttanza nel 

corpus dei libri sacri, considerati come 

reale espressione della Parola di Dio.  

Gli è che anche Giovanni era in forte  

odore di gnosi... E la Chiesa aveva una 

straordinaria urgenza di sbarazzarsi 

della sua matrice esoterica, dal          

momento che si avviava a divenire reli-

gione di massa. Così l’Apocalisse di Gio-

vanni è oggi l'unico testo escatologico 

col crisma della legittimità dottrinale.  

Per duemila anni, nella generale cre-

denza, ha preannunciato il ‘giorno del 

giudizio’, il ritorno di Cristo nella veste 

di  magistrato insindacabile e                

inflessibile, chiamato ad una sentenza 

inappellabile verso tutte le creature ri-

sorte con i loro corpi.  

Questo riordinamento finale, preceduto 

dalle gesta inaudite dell'Anticristo, 

dall'apparizione di orridi mostri, avreb-

be un che di terrifico: sarebbe un olocau

­sto violento, nell'interpretazione comu-

ne. È l’errore storico della esegesi lette-

rale; forma ed evento non corrispondo-

no in ambito mitico, che è quello pro-

prio del terreno escatologico -

millenaristico. 

L'Apocalisse giovannea è apokàlypsis, ov-

vero rivelazione. Più precisamente è  

disvelamento (in greco kalyptein vuol 

dire nascondere, velare), non distruzio-

ne, dunque, bensì trasparenza riattua-

lizzata, il ristabilimento della verità    

universa. È questo il senso vero dell'im-

magine apocalittica. L’analisi semantica 

conferma lequazione disvelamento-

verità: infatti, l’apokalyptein è dello stes-

so ordine dell’alètheia, identico il valore 

radicale che allude al dissolversi delle 

tenebre che impediscono il chiarore del-

la verità allo spirito individuale, co-

stretto nell'illusione della separatezza 

dal Divino universale. 

È proprio il kalyptein, come il Maya in-

dù, a nascondere la realtà all’Io indivi-

duato, fornendogli l’illusione d’una vita 

staccata dal contesto dell’Assoluto, di 

una fittizia autonomia nella quale con-

siste il mito del ‘peccato originale’, del-

la caduta edenica.  

I mostri dell'Apocalisse non sono che i 

mostri della nostra psiche tormentata 

dalla perdita del centro: raffigurazioni 

oniriche e sostegno dell'illusorietà del 

nostro esserci-al-mondo quali soggetto 

scisso dall'oggetto.  

Tale è il processo della rappresentazio-

ne sensoria nell’universo mayaico dei 

fenomeni: la vita è un sogno, il sogno è 

una vita. «Siamo fatti della sostanza dei 



44 

sogni, e la nostra breve vita è tutta cinta 

dal sonno», dice il Prospero di Shake-

speare. E già molto tempo prima il sag-

gio Pindaro aveva ammonito che 

«l’uomo non è che il sogno di 

un’ombra».  

L’Apocalisse, propriamente, tramite la 

forza suggestiva e terrifica dei suoi mo-

stri rappresenta l'attimo atemporale in 

cui il piano dell’Essere si riconcilia con 

quello del divenire, fattosi cosciente 

della sua inconsistenza ontologica. I 

simboli apocalittici sono upaya, cioè 

supporti al risveglio dell’umano nel Di-

vino. Non si tratta di una ‘esplosione’ 

metapsicologica, bensì di una vera e 

propria ‘implosione’, un nuovo big-bang 

di natura spirituale interamente rivolto 

all’interno di ciascuno.  

La verità, infatti,  è racchiusa 

nell’intimo; in un «granello di senape» 

riposto nel cuore si cela l’anello di con-

giunzione fra relativo ed Assoluto. 

«Tutto è dentro», affermava Plotino. 

Poco più  tardi  g l i  fece  eco 

Sant’Agostino: «Non andar fuori, ma 

torna in te stesso. Nell’uomo interiore 

abita la verità».  

E’ l’insegnamento intemporale di tutta 

la Tradizione sapienziale, che 

l’Apocalisse adombra: la rivelazione 

dell’Essere che si annuncia come 

l’illuminazione escatologica, dunque 

conclusiva.  

Ma l’ontofania si dispiega essenzial-

mente come ideofanìa, il «mostrarsi 

dell’idea-visione». Questo appalesarsi, 

che è in realtà  appercezione trascen-

dentale, giustifica l’apparente parados-

so buddhista, secondo il quale il Nirva-

na corrisponde al samsara perché la libe-

razione è attuabile nella stessa prigionia 

dei fenomeni, del mondo illusorio e do-

loroso per la sua indicazione di separa-

tezza. Abbiamo una freccia al nostro ar-

co ed è l’arma del pensiero sintetico, u-

nitivo («Del nome l’arco è la vita», ri-

cordate l’enigma di Eraclito?). 

Accanto alla dominazione del mondo 

mediante la magia della stessa Maya e 

la figurazione mitopoietica, c’è la domi-

nazione per mezzo del pensiero, la di-

scriminazione fra Sé e non-Sé dell'a-

dvaita-Vedanta di Shamkara: il pensie-

ro è una delle potenze dell’essere, nelle 

quali il destino si stacca da se stesso; è 

la potenza dell'essere.  

Ma la parola pensiero, da sé sola, non 

caratterizza a sufficienza il processo di 

liberazione o realizzazione spirituale 

che qui ci interessa. Infatti, le posizioni 

magica e mitica, creando figure, pre-

suppongono anch’esse un pensiero.  

Il Sacro è una dimensione onnicom-

prensiva, che all’apparenza ci appare 

come paradossale, con un carattere am-

biguo di attrazione e repulsione che   

evidenziano il fascinans e il tremendum 



45 

del Numinoso espresso dal Mysterium 

originario.  

L’Apocalisse-rivelazione, tramite le sue 

figure-oniriche, ci dice che il ‘dis-

velamento’ della verità cristica si realiz-

za col meccanismo catartico della sua 

rappresentazione terribi­le, da incubo. 

Come già per il Nirvana-samsara, si dà 

equazione fra sogno e realtà nel suo far-

si astorico. 

 

Avvertiva Gerardus van der Leeuw 

(Fenomenologia della religione): 

Dobbiamo riconoscere, anche fuori del-

la posizione magica, la coscienza della 

realtà che si fa valere in questo modo.  

Il sogno si distingue dalla coscienza 

sveglia in tre punti:  

1) II pilastro protettore della coscienza 

sveglia, tensione fra soggetto e oggetto, 

sparisce.  

2) II sogno dispone gli avvenimenti in 

modo asintattico, rispetto alla coscienza 

sveglia; ha una 'struttura diffusa', le sue 

immagini si raggruppano secondo l'e-

motività del soggetto, secondo i suoi ti-

mori e desideri.  

3) II mondo del sogno resta severamen-

te chiuso alla realtà diurna; è un mondo 

mitico, non ha nè passato nè avvenire.  

 

La purificazione preliminare al risve-

glio dell’Apocalisse-rivelazione non 

può prescindere dal travaglio onirico 

del tremendum suggerito dal rincorrersi 

dei mostri.  

Ciascuno di essi è ben più d’una meta-

fora allusiva; costituisce, propria­

mente, il passaggio rituale d'una prova 

iniziatica, che si svolge simbolicamente 

all'interno della coscienza. L’Apocalisse 

di San Giovanni, come si diceva 

all’inizio, è il dramma simbolico 

dell’anima che aspira a volatizzarsi in 

spirito, secondo il procedimento alche-

mico del solve. Questa tensione escato-

logica, di ordine metastorico, è real-

mente il Dabar, la Parola di Dio: è la 

‘grande Iniziazione’.  

E’ verbo efficiente, detto e valido una 

volta e per sempre.  

E’ mito esemplare (e mythos significa, 

difatti, pa­rola), perché inteso alla rige-

nerazione universale e non parziale, 

all'instaurarsi dell'ordine definitivo 

dell’Assoluto con la coscienza cristica.  

E il mito altro non è che la Parola stessa, 

«una parola pronunciata, che ripeten-

dosi possiede la potenza decisiva» (Van 

der Leeuw, op. cit.).  

Il mito vivo si pone parallelamente alla 

celebrazione; è esso stesso una celebra-

zione, senza il rito cui è strettamente af-

fine è destinato a degradarsi in lettera 

morta. Quando sia sentito come annun-

cio in azione, il mito è una realtà pre-

sente e vissuta, pura attualità perma-

nente.  



46 

L’Apocalisse è la dichiarazione ripetuta 

dell'avvenimento potente per eccellen-

za, l’apocatastasi o ‘rivolgimento’ con-

clusivo della realtà universale 

nell’Immanifesto. 

Ma se la parola mitica - come ricordava 

ancora Van der Leeuw - decide della 

vita, questa non dev’essere identificata 

con la realtà ordinaria, la quale, essen-

do ricevuta, non abbisogna di decisio-

ne. Il mito non riceve nulla, celebra la 

realtà, ne fa quel che vuole, ne dispone 

secondo le proprie leggi.  

Basti un esempio: sopprime il tempo.  

Il mito prende l’avvenimento esempla-

re e lo incorpora al proprio dominio,  

ove diventa eterno e si produce ora e 

sempre; agisce tipicamente.  

Quel che in natura avviene ogni giorno, 

ad esempio il sorgere del sole, nel mito 

avviene una volta sola. 

Posta l’equivalenza fra mito e rito, con-

viene ricordare la brillante definizione 

dell'etnologo Malinowski:  

«Il rito è la resurrezione celebrativa del-

la realtà primordiale».  

È che altro è l'Apocalisse giovannea nel-

la concezione cristiana se non mitica re-

surrezione dei corpi e giudizio ontolo-

gico? 

Mutato il linguaggio, la Tradizione      

(o philosophia perennis) si riafferma in  

ogni tempo. 

L’Apocalisse ricorda strettamente la 

psicostasia nel tribunale egizio di Osiri-

de: anche qui non manca il mostro terri-

bile, pronto ad annichilire l’anima del 

defunto.  

Questi, se assolto, veniva dichiarato 

Maa-Kheru, «giusto di voce», o, piutto-

sto, «colui che ha la giusta modulazione 

(creativa) della voce».  

Il giustificato era destinato alla solariz-

zazione eterna, fattosi uno col suo Prin-

cipio; gli altri, gli abietti, erano condan-

nati alla distruzione ad opera del mo-

stro poliforme.  

Il tema è costantemente presente nella 

religiosità d’ogni tempo e luogo; la sto-

ria comparata delle religioni ha più vol-

te affermato la struttura iniziatica della 

‘prova del giudizio’ col relativo corolla-

rio di mostri e guadi.  

Mi to  ont ico  per  def in iz ion e , 

l’Apocalisse giovannea si ricollega a 

tutto un filone antichissimo: l’éschaton. 

L’ultimità lega l’uomo al suo principio, 

alfa ed omega si ricongiungono nel cer-

chio Assoluto-relativo.  

Tale è la rivelazione, il significato ulti-

mo dell’apokalyptein: i molteplici torna-

no all’Uno, gli enti alla fonte dell’unica  

Esistenza, che discese dall'Es­sere.  

Le creature cessano la loro peregrina-

zione nel tempo escatologico: non v’è 

più scelta individuale perché l’Asso-

luto chiama a raccolta tutta la sua mani-

festazione, il ‘giorno di Brahman’ sfuma 

nella ‘notte di Brahman’. 

 



47 

L’UOMO DI DESIDERIO 
 

2021 

Tutto si ‘disvela’; l’apokàlypsis rende   

evidente la verità intera dell’alètheia, la 

quale è, anzitutto, la fine dell’oblio     

t e n e b r o s o ,  l a  r i m e m o r a z i o n e 

dell’origine divina di cui s’era perduta 

la consapevolezza.  

Simboli, immagini mitiche a null'altro 

alludono: l’apocalittica si risolve in    

autocoscienza.   



48 


