


L’UOMO DI DESIDERIO

Rivista Ufficiale dell’O::E::M::
Ordine Esoterico Martinista

CONTATTI

Sito web
www.ordineesotericomartinista.org
Pagina Facebook

ordine esoterico martinista

n. 26 anno VIl
Equinozio d’Autunno

Responsabile
Antonio Urzi Brancati

Coordinamento di redazione
Maurizio Pizzuto

Progetto grafico e impaginazione
Carmelo Scarfd

In Copertina

Particolare dell’Autunno da:

“Una maschera per le quattro stagioni”,
Walter Crane (1905-1909), Olio su tela

SOMMARIO

3 L’editoriale di Akhenaton S.1.1.

FILOSOFIA DELLO SPIRITO
4 Autoiniziazione di Aton S::G::M::
9 Il mio Martinismo di Ereskigal

15 La via del Martinista di Akhenaton S.1.1.

LE PAGINE DELLE CORRISPONDENZE
17 Equilibrio ed armonia in cristalloterapia:

L’energia delle pietre

25 Meditazione - Smarrimento dell’Ego -
Tentativi di accesso al Sé
di Frater David & S::1::1::

L’ANGOLO DELL’ARMONIA

29 Il ratto di Proserpina parte I1
di Anna Maria Corradini

40 Cicatrice dello Spirito
di Mimmo Martinucci

LE PAROLE DEI MAESTRI PASSATI

42 Apocalisse di Bent Parodi



L’'uomo di desiderio

L’editoriale

di Akhenaton S.1.1.

iamo alla XXVI edizione della
nostra rivista, numero corri-
spondente per scomposizione
teosofica al numero 8, Numero piu che

mai correlato all’Equinozio d” Autunno.

- Il numero 8, simbolo di giustizia ed
equilibrio, difensore dell’equilibrio co-
smico, e invito alla meditazione per tro-
vare quell’equilibrio interiore necessa-
rio per la ricerca e scoperta della tra-

scendenza.

In questo numero cio che é velato e sta-
to svelato e cio che e svelato é stato ve-
lato, con indicazioni operative e temi su
cui meditare per raggiungere il neces-
sario distacco dal nostro comune

(profano) sentire ed operare.

Come insegna il Filosofo Incognito
Louis Claude de Saint-Martin “I poteri
divini dell’Azione Vivente in noi, tendono
niente meno che ad aprire il nostro centro
interiore della nostra anima a tutti 1 fratelli
passati, presenti e futuri, per stringere tutti
insieme il Patto con il Divino e finalmente
schiuderci tutti i tesori spirituali e naturali
sparsi in ogni regione e restituirci I’Azione

delle cose”.

»

Il compito che ci prefiggiamo in questo
numero e di invitare I'Uomo di Deside-
rio a non abbandonare e nel persevera-
re nel cammino per “Risvegliare 1’Azione
vivente in noi e aprire il centro interiore

della nostra anima” .




Autoiniziazione
di Aton S::G::M::

uesta rivista e edita da un
Ordine Esoterico, in partico-
lare dall’Ordine Esoterico
Martinista.

Gli adepti frequentano quest’Ordine
con la speranza di trarne cio che freneti-
camente si cerca. Nel momento in cui si
bussa ciascuno di noi avra certamente
idee molto personali su cio che gli Ordi-
ni debbono imprimere a chi si & procu-
rato il crisma dell’Iniziazione. Man ma-
no che si procede lungo la via esoterica
questo stato d’animo diventa convinci-
mento. Frequentare un Ordine Esoteri-
co spesso vuol dire anche “studiare” gli
altri Ordini. Lo studio si serve pero di
organi, di sensi, terreni e cid pud com-
portare, specie in chi non pué o non sa
allontanarsi dalla dimensione umana,
equivoci o fraintendimenti. La via spiri-
tuale, la via esoterica, non pud e non
deve essere esaminata dal punto di vi-
sta che il nostro attaccamento alle cose
umane comporta. Mi rendo conto che
cio e molto difficile sia perché spesso la
dimensione umana ¢é 'unica che si sap-
pia adoperare, sia perche gli Ordini Ini-
ziatici nascono ad opera di uomini e
difficilmente sono creati per distaccarsi

dalla dimensione umana e quando cio

Filosofia dello spirito

accade provoca, in seno agli stessi Ordi-
ni, disordini diversamente affrontati.
Da tempo pongo in discussione la natu-
ra di questi Ordini con argomenti che,
per la loro natura intransigente, mi han-
no procurato molti... nemici.

E amaro constatare che se togli alle Ob-
bedienze, ai Gran Maestri, ai Presidenti
di camere rituali, la possibilita di conce-
dere 1'unico crisma che da all'uomo la
facolta di chiamarsi Iniziato, a loro cosa
resta?

Esaminiamo, dal punto di vista non
prettamente terreno, alcuni aspetti
dell’esoterismo, della via cioé che con-
duce alla conoscenza assoluta delle nor-
me universali.

Un primo aspetto da esaminare é
I'Iniziazione. Si crede che senza
'Iniziazione ad uno degli Ordini Esote-
rici non puo giungersi alla conoscenza
delle norme assolute. Non é cosi.
Assistiamo intanto ad una corsa sfrena-
ta verso l'iniziazione in vari Ordini e,
nello stesso Ordine, ai vari gradi. Ma
sono indispensabili tutte queste
“iniziazioni”? E soprattutto, sono tutte
vere iniziazioni? A mio parere vera Ini-
ziazione deve essere considerata solo la

prima che si riceve le altre debbono es-



sere considerate veri e propri marchi
che si imprimono alle persone cosi co-
me si fa al bestiame per certificarne la
proprieta, e nel caso di persone,
I'appartenenza a questa o quella Istitu-
zione o a questa o quella particolare
Obbedienza della stessa Istituzione.
L'Iniziazione ha un duplice scopo.

Ti pone sulla via della conoscenza e ti
fornisce, o dovrebbe fornirti, gli stru-
menti che devi adoperare per giungere
alla conoscenza assoluta. In sostanza
'iniziazione stabilisce a quale Ordine
Esoterico, custode di determinati stru-
menti, vuoi appartenere per percorrere
la via. Cio vuol dire che la vera inizia-
zione € la prima, le altre non sono vere
e proprie iniziazioni sono solo cerimo-
nie che attestano o dovrebbero attestare
il tuo passaggio dall'uso di determinati
strumenti all'uso di altri.

Parlando di Iniziazione ritengo oppor-
tuno esaminare anche un altro momen-
to che, per alcuni, a quanto pare, € an-
che un problema.

Parlo dell’autoiniziazione. Sempre a
mio parere l'iniziazione non viene im-
partita da colui che "opera" per conferi-
re il crisma. Costui & solo un interme-
diario, un intermediario fra te e le forze
spirituali che tu vuoi conoscere. L'inter-
dovrebbe

anch’esso certi "crismi". Spesso non li

mediario, pero, avere
ha ed allora le forze spirituali possono

porre rimedio. Ma non e detto che l'in-

termediario sia una persona vivente e
di questo mondo; l'intermediario puo
essere anche di altre ere, di altri mondi
o di altre dimensioni. Ed allora tu vieni
posto sulla via senza una cerimonia uf-
ficiale ma in maniera altrettanto valida
e questa puo chiamarsi autoiniziazione.
In effetti, pero non lo e. L'intermediario
vi & sempre. Puoi vederlo oppure no.
Non ha importanza o almeno non ha
importanza per colui che viene iniziato.
Spesso pero chi & posto a capo di una
Loggia, di una Obbedienza, di un Rito,
di un Ordine Esoterico ritiene il contat-
to fisico molto importante. Costui infat-
ti ti dice che l'unica iniziazione valida e
quella che si riceve per "contatto" da
persona abilitata a farlo, appartenente
ad una organizzazione iniziatica valida
per patenti, per tradizione o altro. Te lo
dice per ignoranza o per i motivi gia in-
dicati. A suo avviso lui stesso perdereb-
be importanza e la sua Loggia diverreb-
be meno importante. Non é cosi. Pro-
prio questo intreccio di valori, umani,
spirituali, attuali, passati, rendono uni-
ca la Loggia, luogo sacro per eccellenza,
ed unico il suo responsabile che, natu-
ralmente pero, non dovrebbe essere
eletto, ma dovrebbe essere nominato e
la sua nomina dovrebbe essere un fatto
veramente esoterico e non semplice-
mente burocratico come oggi spesso ac-

cade.



Altro argomento che ritengo utile trat-
tare. Gli strumenti Iniziatici. Tali stru-
menti sono peculiari di ogni Ordine Ini-
ziatico sono quindi diversi solo fra i di-
versi Ordini Iniziatici. Essi non possono
essere modificati in base alla moda del
momento o per il capriccio o la suppo-
nenza o vanita di certi uomini o di certe
commissioni. Sono strumenti che deri-
vano dai vari simboli ai quali fa riferi-
mento il particolare Ordine Iniziatico.
Cio vuol dire che gli stessi si costruisco-
no sulla base di rituali i quali, proprio
per questo motivo, sono o dovrebbero
essere immodificabili. Voglio aggiunge-
re che tali strumenti sono complemen-
tari. Cio vuol dire che il primo non solo
consente di ottenere il risultato per il
quale e stato realizzato ma prepara la
strada per il secondo, il secondo per il
terzo e cosi via.

L'iniziato ovvero l'autoiniziato deve
quindi avere l'accortezza di usare sem-
pre gli stessi strumenti. Adoperare stru-
Ordini

I'impossibilita di proseguire lungo la

menti di altri determina
via della conoscenza. Mi sia permesso
un riferimento biblico. Adoperare stru-
menti di diversi Ordini vuol dire tro-
varsi nella condizione in cui si trovaro-
no gli operai addetti alla costruzione
della torre di Babele i quali, parlando
diverse lingue, dovettero abbandonare

la costruzione.

Comunque gli strumenti necessari per
raggiungere la conoscenza possono es-
sere messi insieme, sia dall’Iniziato che
da chi tale iniziazione non ha avuto o
quantomeno non ha avuto la relativa
cerimonia, se possiedono alcune facolta
che difficilmente 'uomo possiede o sa
adoperare. Un semplice indizio: Cio che
e in alto & come cio che sta in basso. Se
si sa osservare bene cio che sta in basso,
vicino a ciascuno di noi, a ciascun esse-
re manifestato appartenente ad uno
qualsiasi del mondji, cioé al mondo ani-
male (o umano), al mondo vegetale o al
mondo minerale, é possibile arrivare a
cio che sta in alto. Si puo realizzare que-
sto insieme di strumenti ex novo o si
possono adoperare strumenti gia in
possesso dei vari Ordini Iniziatici. Sta a
noi scegliere. Naturalmente & piu sem-
plice adoperare strumenti gia in posses-
so di Ordini Iniziatici. Lo si puo fare sia
perche si fa gia parte di un Ordine Ini-
ziatico e si seguono 1 suoi precetti, sia
anche in quanto, mediante la
"speculativita" si pud conoscere. Atten-
zione pero, si possono conoscere solo
gli strumenti che ti fornisce quel deter-
minato Ordine Iniziatico e questi stru-
menti puoi ricavarli, da solo o con l'aiu-
to di un buon Maestro, dai rituali, dalle
insegne, dai gesti, in sostanza da tutti i
simboli che un buon Ordine Esoterico
deve possedere. Se non appartieni ad

alcun Ordine Iniziatico, se hai ricevuto



l'autoiniziazione (sembra un controsen-
s0) puoi ricavare gli strumenti e quindi
i simboli, dalla natura, da te stesso, da
cio che ti circonda. Mi spingo ad affer-
mare cio, sebbene questo articolo com-
parira in una rivista a disposizione an-
che dei profani, in quanto ritengo op-
portuno che si dica sempre la verita
(sempre se la si conosce) e che si dica a
tutti, iniziati o profani. In caso contrario
gli Ordini Iniziatici o buona parte di es-
si, prenderanno la sostanza delle reli-
gioni rivelate dove la fede e solo la fe-
de, ovvero l'affidamento alla conoscen-
za ottenuta da altri e giunta a noi attra-
verso vicissitudini varie che possono
avere inquinato l'iniziale patrimonio
spirituale, conta per le gerarchie di
quella data religione e viene trasmesso,
cosi come e pervenuta, solo per fede.

Ancora una riflessione. In una Loggia,
in un Ordine Esoterico, alla operativita
viene spesso aggiunta la speculativita e,
attraverso questa, un buon Maestro puo
"conoscere" le diverse vie esoteriche. La
via occidentali, la via orientale ecc. Ma
facciamo attenzione, "conoscere" non
vuol dire "operare". In molti Ordini E-
soterici, e in particolare in Massoneria,
si fa spesso un po di confusione fra O-
perativita e speculativita. Spesso si
scambia per operativita la semplice spe-
culativita. Non é cosi. La speculativita
ci consente di conoscere, ed e giusto co-

noscere i diversi strumenti adoperati

dagli ordini esoterici, ma solo l'operati-
vita ci dice come usare detti strumenti.
Consentitemi ancora di ribadire che, nel
momento in cui si passa dalla speculati-
vita alla operativita, & bene usare solo
ed esclusivamente gli strumenti che si
possono conoscere in uno specifico or-
dine esoterico ed in uno solo. Mescolare
o operare con strumenti diversi, oltre a
determinare quella confusione gia spe-
rimentata durante la costruzione della
torre di Babele, mi permetto di aggiun-
gere che, se non lo si sa fare, puo dimo-
strarsi oltre che inutile, pericoloso. Cosa
pud accadere. Nella migliore delle ipo-
tesi non accade nulla in quanto entram-
bi gli strumenti, se pur affascinanti, non
sono integrativi. In ipotesi diverse puo
accadere che si usano strumenti diversi
che anziche condurti verso l'ordine che
vuoi conoscere, disordinano quell'ordi-
ne stesso ed allora, poiche 1'Ordine uni-
versale tende a ripristinarsi, combatte
cio che ha provocato in lui un certo di-
sordine e pud combattere in maniera
che ne venga un serio danno a chi ha
operato il disordine o peggio a coloro
che manifestano vibrazioni analoghe.
Ed allora. I Maestro o l'auto iniziato,
puo adoperare o far adoperare stru-
menti di ordini diversi e deve non solo
conoscerli bene, ma sapere anche a cosa
tendono dove e come innestarli a quelli
precedenti del proprio Ordine. Se non e

capace di far cio che si attenga agli stru-



menti che mette a disposizione un ordi-
ne particolare dove, esaminando quello
successivo sai gia come incastrarlo a
quello precedente e non si puo sbaglia-
re. Aggiungo ancora che i vari strumen-
ti di un unico ordine sono come le tes-
sere di un puzzle. Ogni tessera puo es-
sere incastrata a quella che hai gia di-
sposto. Se ricorri alle tessere di altro or-
dine l'incastro puo essere forzato o puo
non avvenire.

Credo che cio che ho scritto fino a que-
sto momento serva anche a stabilire,
contrariamente al convincimento di pa-
recchi, specie appartenenti ad ordini I-
niziatici, che Gli Ordini Iniziatici non
sono quelli con pedigree (se ce ne sono
ancora) ma quelli capaci di fornire gli
strumenti operativi ai loro adepti ed
hanno tutti uguale dignita anche se fan-
no adoperare strumenti diversi. E giu-
sto, per ciascuno di noi, aumentare la
propria conoscenza, ovvero la propria
cultura, studiando gli strumenti di altri
Ordini Iniziatici. Si tenga presente pero
che, qualunque sia I'Ordine che ci forni-
sce gli strumenti operativi,
quest’Ordine e degno di essere rispetta-
to da chi desidera solo pervenire alla
"conoscenza" delle norme assolute.

I brevetti, pur apprezzandoli, lasciamo-
li stare, servono solo a marchiare. Chi si
appella ai brevetti non operando non
percorre la strada della conoscenza e

chi la percorre non si appella a brevetti.

I brevetti sono solo condizionamenti ed
impediscono qualunque percorso esote-
rico, il percorso che noi Martinisti pre-

tendiamo di compiere.

TOTR

Twe EnDcess

T e
R
AP d v
| \
P CRN
ey
P2




Filosofia dello spirito

Il mio Martinismo . srestiga
Martinismo e Ordini Sacerdotali

| presupposto indispensabile per
poter comprendere il concetto ge-
nerale di religione, mi sembra non
discutibile, e il riconoscimento del Mar-
tinismo come ordine sacerdotale, come
troppo spesso si sente dire o si legge nei

vari interventi dei Fratelli e Sorelle.

Infatti, solo in tale caso appare ne-
cessario qualificare il sacerdozio come
servizio di qualcosa e, dunque, iniziare
a costruire 1'idea di una ipotesi di reli-
gione. Non e invece vero il contrario
perché, questa e la mia opinione, posso-
no esistere, cosi come esistono, religioni
che non prevedono la necessita di un
intermediario tra I'uomo e la divinita e,
dunque, sono mancanti di un qualsivo-
glia ordine sacerdotale. Come detto, e
mio fermo convincimento che nella e-
sperienza martinista tutti gli uomini e
le donne sono chiamati ad un servizio

alla progettualita divina.

Sacerdozio etimologicamente si-

gnifica “dare il sacro”, sacer-dos.

Ma dare il sacro puo avere nume-
rose varianti di comprensione. Il sacer-
dote ha gia il possesso\detenzione del

sacro, e dunque lo gestisce e conferisce

secondo la sua discrezione? (1)

Oppure e tramite tra la divinita e
la comunita umana, con cio affermando
che la divinita non “parla” a tutti gli
uomini ma solo ad alcuni, rimanendo
gli altri, quasi tutti, esclusi da tale rela-

zione? (2)

Evitando esposizioni che esorbite-
rebbero dagli scopi del presente scritto,
e sufficiente ribadire che il sacerdote si
pone per sua natura come intermedia-
rio tra la divinita e gli uomini. E, cioe,
colui il quale conferisce e trasmette ai
fedeli, in un movimento unidirezionale,
la parola di Dio (per I'appunto, come

detto, e il “datore del sacro”).

“La qualifica di sacerdote spetta a
tutti coloro che gestiscono il sacro” (e
su questo siamo tutti d’accordo nei li-
miti delle premesse) “e sono in grado di
offrirlo ai fedeli di un dato culto”. (3)

Il sacerdozio e nella religione cat-
tolica l'ordine sacro che conferisce la
potesta di consacrare e di offrire le spe-
cie eucaristiche, di amministrare i Sa-

cramenti, di predicare la parola di Dio.



Sacerdozio indica ancora un pote-

re sacro, una guida divina,
I’amministrazione degli affari di Dio o
degli dei, tutto cio che appare ben lon-
tano dalla esperienza martinista.

Il sacerdote assume, qualunque sia la
religione, la funzione di ministro
del culto. Il sacerdote, nella Chiesa di
Roma, ha la potesta esclusiva di annun-
cio ufficiale della parola di dio; quanto
storicamente e servito a separare con

fedeli dal

quest’'ultimo di competenza ed eserci-

un abisso i divino,

zio esclusivi della classe sacerdotale.
(4)

Peraltro, le conseguenze di ordine so-
ciale e politico di una tale accezione e
attribuzione di potere esclusivo sono di
tal fatta evidenti, basterebbe riguardare
la storia ecclesiastica di duemila anni,
ed ancora oggi presenti nei paesi a
maggiore diffusione cristiano-cattolica,
che non é neppure il caso di aggiungere

altro.
Offro una alternativa.

E se, invece, il sacerdozio fosse sempli-
cemente la scelta di un servizio, il porsi
come strumento, peraltro non indispen-
sabile, della divinita e della imperscru-
tabilita dei suoi disegni? Il sacerdote
conferirebbe si il sacro, ma un sacro che
egli non possiede se non come movi-
mento da\ per e nei limiti in cui cio deb-

ba essere. Occorre cioé non usare i ter-

10

mini “potere\ gestione del sacro”, bensi
saggezza e prudenza che devono carat-

terizzare l'insegnamento.

Il sacro sarebbe dunque altro, e cioe
non un potere da dispensare ma un ser-

vizio da porgere. (5)

E a tale servizio siamo chiamati tutti, se
il sacro e in ciascuno di noi. Alcuni lo
scoprono subito, altri con piu difficolta,

altri mai.

Non é un caso che anche chi parte
da presupposti diversi afferma poi che
“vivere il sacro attiene alla propria co-
scienza, alla sua sensibilita ed alla con-
sapevolezza della Verita Una da qua-
lunque parte si sia iniziato il cammino.
Nel viaggio verso la Verita sono tante le
stazioni di partenza, ma unica e la de-
stinazione finale!” (6); oppure che “il sa-
cro copre la immensa distanza che se-
para l'assoluto dalla nostra relativita”.
7)

Con tali premesse appare difficile
affermare che gli Ordini Martinisti “per
definizione sono ordini sacerdotali” (8). Chi
ha proposto tale assunto o ha poco
chiaro il concetto di sacerdozio o non
ha compreso il concetto di via cardiaca
e teurgica nel martinismo.

Peraltro, l'affermazione secondo
la quale il sacerdozio afferisce ad un
“dato culto” ed i martinisti sarebbero
per definizione sacerdoti lascia quanto

meno perplessi perché qualificherem-



mo il martinismo come una religione
confessionale e specifica, che riguarde-
rebbe a questo punto solo un piccolo
gruppo di uomini e donne e non tutta
I"'umanita. E questo & quanto e stato og-
getto di un mio precedente approfondi-

mento.

Nulla di piu diverso dal nostro
mondo, nel quale tutti gli uomini e
donne di buona volonta sono chiamati

a partecipare al progetto divino.

Ho affermato che il Martinista e
colui il quale si pone al servizio della
divinita e attraverso la propria opera,
soprattutto silenziosa, sia essa teurgica
o sia essa di preghiera (nella accezione
che verra approfondita), fa operare la
divinita stessa su questo mondo, con un
continuo miracolo ontologico (ed una
evidente bidirezionalita che scava un
divario incolmabile con il sacerdozio,
come sopra indicato esclusivamente u-

nidirezionale).

E’ per questo che dobbiamo inten-
dere come sacerdozio la semplice scelta
di un servizio, il porsi come strumento
del Dio: il sacerdote non sarebbe titola-
re del potere di conferire il sacro se non
nei limiti in cui venga delegato ad una

tale funzione ed egli scelga di svolgerla.

Il sacerdozio non sarebbe un po-
tere appartenente ad una casta ma un

servizio da offrire ai fratelli e sorelle.

11

A tale servizio sono chiamati tutti

gli uomini, tutti.

Potrebbe affermarsi che 'umanita
puo trasformarsi in un unico popolo di
sacerdoti, secondo la visione di Isaia
(61, 6), con cio salvando pienamente
I'idea di sacerdozio come servizio (9),
ma allontanando da questa ogni riferi-
mento ad autoreferenziali caste spiri-

tuali.

Solo in questo senso, del tutto dif-
ferente da quello contraddetto, potreb-
be affermarsi un servizio sacerdotale
offerto da ciascun martinista ai fratelli,

sorelle ed umanita tutta.

Quando rifletteremo sulla magia
e sulla teurgia, avremo modo di affer-
mare che, affinata la nostra volonts,
quella che correttamente e la fede, ogni
traguardo sara possibile: perché la no-
stra volonta verra “fortificata e sara in
grado di produrre i risultati pitt ina-
spettati” (10). Il presupposto & che e la
“nostra volonta che apporta tale soddi-
sfacente risultato, non l'intervento di
un Grande Essere nel cui nome si par-
la”(11), al cui servizio cioé ci poniamo

divenendone strumenti.
Sacerdoti?

Si, ma con la maschera e il man-
tello;

Si, ma per servire gli altri lavan-



done i piedi;

Si, per far diventare gli altri Gran-
di

nell’ombra;

tra gli uomini e restare noi

Si, per amore di Dio e di ogni sua

Manifestazione. (12)

Qualche corollario necessario alla

comprensione complessiva.

Il Vangelo di Giovanni cosi esor-
disce: “In principio era il Verbo...”(13),
cioe la parola (14). Ma, prima del prin-
cipio non poteva che esserci il pensiero
di Dio, e questo concepi la creazione
che fu eseguita attraverso la sua Parola
(15). 11 potere creativo del suono, dun-

que, € evidente.

E attraverso la parola che fu por-
tata a compimento tutta la creazione ed
il potere creativo della parola permane
in eterno nella sua potenza. E tale pote-
re fu trasmesso all’'Uomo, a tutti gli uo-
mini; Dio “formo” dalla terra tutti gli
animali e “li condusse da Adamo per
vedere con quale nome li avrebbe chia-
mati, poiché il nome che egli avrebbe
loro imposto sarebbe stato il loro nome.
Adamo dette il nome...”. (16)

I nome, dunque, consenti agli

animali di essere.

Ma la parola deve essere ponde-
rata, prima della sua pronuncia, e poi

deve essere modulata correttamente

12

perché essa possa avere l'effetto cui e

predisposta.

“La parola, in quanto crea, e sempre
un comando. Errano coloro che ritengono
che la parola possa essere anche cio che 0ggi
si intende per preghiera, o esortazione, o
qualunque altra cosa che indichi la richiesta
umile. Quando crea qualcosa di spirituale

emette sempre un giudizio”. (17)

La parola, dunque, se usata in
modo erroneo o non produce effetti, o
produce effetti del tutto diversi da quel-
li proposti.

La parola puo essere usata per

per

I Maestri Passati hanno ricordato quan-

pregare, invocare, per evocare.
to & erroneo pensare che la preghiera
sia la forma mistica, implorativa, o car-
diaca, che la evocazione sia il comando
o via teurgica, che la invocazione sia u-

na forma intermedia tra le due.

Infatti, nel mentre essi hanno ri-
cordato che qualsiasi forma di invoca-
zione, evocazione, preghiera o altro, ri-
volta alla divinita quale richiesta di un
suo intervento o, al contrario, indirizza-
ta al tentativo di acquisire qualcuno dei
suoi poteri e\o prerogative costituisce
un evidente formula magica nel senso
piu tradizionale e proprio del termine,
va altresi sottolineato che “pregare” e
richiesta di concessione benevola, sup-

plice, umile (una umilta che nulla a che



fare con il silenzioso servizio alla divi-
nita, della quale si diviene strumento, e
che dunque presuppone l'esercizio di

un potere), in un contesto devozionale.

La preghiera deve divenire una
domanda, un desiderio, un augurio. La
preghiera resta un contatto tra I'Uomo
e Dio, attraverso la parola; un dio Padre

e dispensatore.

“Evocare” e tutt’altro: & un chia-
mare da, ordinare una compresenza, un
moto esterno per creare un collegamen-
to con gli Intermediari. Mi sia permesso
di dire che e il linguaggio (il potere &
sempre della parola) della teurgia mar-

tinezista.

“Invocare” e il chiamare dentro di
sé, ¢ il divenire della preghiera quando
diviene esicasmo, con quanto questo
comporta. L’esicasmo quale richiesta
non aggirabile, ordine da evadere. Esso
e strettamente collegato con la ricerca
del sé, con la ricerca di senso che esige

una risposta.

All'invocare deve rifarsi ogni fra-
tello ed ogni sorella, laddove 1'uso cor-
retto della parola deve quotidianamen-
te essere fatto oggetto della propria ri-
flessione, onde eliminare il superfluo e

raffinare la sostanza.

Come si avra occasione di appro-
fondire, la parola € comunicazione con

Dio e le sue Emanazioni, e dunque mar-

13

tinista o0 martinezista, secondo le incli-
nazioni di ciascuno e la direzione di es-

Sa.

Mi pare, dunque, che tutto cio ab-
bia poco a che fare con il sacerdozio, in-
teso come nelle premesse a questo para-
grafo. Il fascino dell’ordine di Melchise-
dec, privo di origini (18) e di un tempo
dato, (19) cui lo stesso Christos viene
assimilato ed Abramo verso la decima,
sacerdote in eterno, ha poco a che fare

con la nostra via.

Queste riflessioni ci consentono
di affermare che e l'esercizio del libero
arbitrio lo scrimine tra la potenzialita
della chiamata e la volonta di una ri-
sposta positiva. Se teniamo proprio alla
parola “sacerdozio”, tutti possono es-
serlo, ma pochi lo vogliono e lo scelgo-
no, giacche via difficile, irta di ostacoli e

soprattutto responsabilita.

Se non viviamo negando cio che
ci circonda, quanto affermato pone con
forza un modello sociale di riferimento,
che contiene in sé una sorta di rivolu-
zione permanente come propria della
comunita umana in continua evoluzio-
ne.

1 Nicolaus S::I:::I::: dell’O:::M:::U:::, Il sacerdozio, in
www.martinismo.it

2 Mi permetto di ricordare che la storia della Chiesa di
Roma ¢ improntata ad una siffatta impostazione. Basti pensa-
re che solo con la riforma luterana si rese possibile procedere
alla traduzione della Bibbia nelle varie lingue nazionali, con
cio rendendola comprensibile al popolo. Cfr. Bouchard G.,
voce Riforma, in Grande Dizionario Enciclopedico, Torino,


http://www.martinismo.it

450 segg.. “Lutero intendeva restituire alla fede... una so-
stanza evangelica... attraverso un’opera capillare e sistema-
tica di alfabetizzazione cristiana di base, centrata sulla Bib-
bia...”, in Cristianesimo (a cura di G.Filoramo), Bari, 216.
“Lo studio comunitario della Bibbia é considerato il corpo
ecclesiale e sociale: percio ogni giorno feriale... ha luogo...
la lettura... di un testo biblico che viene poi tradotto in vol-
gare, spiegato, commentato...” (ivi, 245)

3 Nicolaus, op.cit.

4 Peraltro, per quanto non sia particolarmente interessato
a puntualizzare, con una evidente contraddizione con Paolo,
Lettera prima a Timoteo, 2, 3-6: “...Dio vuole che tutti gli
uomini siano salvati e giungano alla conoscenza della verita.
Uno solo, infatti, ¢ Dio, ¢ uno il mediatore fra Dio e gli uo-
mini, ’'vomo Cristo Gesu...”, affermazione per la quale non
vi sono mediatori obbligatori tra la divinita e I’'uomo se non
I’ipostasi della divinita stessa, con buona pace di ogni tesi
che vede necessaria una classe sacerdotale nel cattolicesimo.
D’altra parte, la stessa idea ¢ in Matteo, Vangelo, 23, 8-12:
“...vol non vogliate essere chiamati maestri, perché uno solo
¢ il vostro Maestro e voi siete tutti fratelli. E non chiamate
nessuno sulla vostra terra padre vostro perché uno solo ¢ il
vostro Padre, quello che ¢ nei cieli. N¢é fatevi chiamare dotto-
ri, perché uno solo ¢ il vostro Dottore, il Cristo...”

5  Ancora una volta devo sottolineare che occorre in ogni
momento ricordare che ogni potere, anche quando esso viene
esercitato, appartiene non all’operatore ma alla divinita. Esso
costituisce il piu grave pericolo per ciascuno di noi, al punto
da sconsigliare in molti casi qualunque approccio alla via
teurgica. Tra tutti: “Adamo, sedotto dalle lusinghe di un pote-
re cosi grande, che avrebbe dovuto sottomettere interamente
a colui dal quale lo aveva ricevuto, cedette ad un pensiero di
orgoglio e, considerando questo potere come suo, se ne com-
piacque. Questo compiacimento non passo inosservato. Il
principe dei demoni lo conobbe subito e se ne servi con abili-
ta per spingerlo a fare la quarta operazione. Non umilmente e
secondo la volonta del Creatore, ma con una volonta orgo-
gliosa ed ispirata dal capo degli spiriti del male. Il crimine
causo la punizione, sua e di tutti i suoi discendenti: furono
espulsi dal loro stato di gloria...” (Willermoz J.B., I nove
quaderni, Acireale, 2015, 17)

6 Nicolaus, op.cit.
7 Nicolaus, op.cit.

8 Horus Aleph S::L::l:;; I martinismo nell’era
dell’acquario cosa dicono gli astri, in Tradizione ¢ Uomo
Contemporaneo, atti della pubblica conferenza tenuta a Mon-
tecatini Terme il 18 ottobre 2015, patrocinata dal Sovrano
Ordine Martinista, 107

9 Isaia, 61, 1-5. Si legga e si rifletta sul breve ma interes-
sante articolo di David Aaron Le-Qaraimi, dal titolo Il marti-
nismo come Ordine Sacerdotale, in L’Uomo di Desiderio, 10,
8: La “tradizione sacerdotale non pud essere considerata e-
sclusiva, ma deve divenire universale. Questo ¢ il grande

14

obiettivo dello spiritualismo esoterico: togliere alle religioni
rivelate il dominio sulla vita spirituale”.

10 Leadbeater C.W., Magia bianca e nera: uso e abuso dei
poteri psichici, Trieste, 1970, 25

11 Leadberater C.W., op.cit., ivi

12 Saponaro S., inedito

13 Giovanni, Vangelo, 1, 1

14 Quando penso alla parola trovo un riferimento immedia-

to al suono in quanto tale, quale potenza della vibrazione che
ricerca consonanza.

15 Tutta la creazione fu realizzata con la sola parola. Gene-
si, 1, 3-29: “Dio disse: “sia la luce” e la luce fu...nomino la
luce “giorno” e le tenebre “notte”. ...Dio disse:... Poi Dio
disse:... E Dio disse:... Poi Dio disse:... Poi Dio disse... E
Dio disse... Poi Dio disse:... Poi Dio disse ancora...”. Cio
peraltro conferma quanto affermato nella nota precedente in
ordine alla parola come suono covibrante.

16  Genesi, 2, 19-20

17  O::E::M:::, Vademecum dell’T:::I:::

18  Paolo, Lettera agli Ebrei, 7, 3

19  Paolo, Lettera agli Ebrei cit., ivi. V. anche 5, 1-10.



Filosofia dello spirito

La via del Martinista

di Akhenaton S.1.1.

L

rigenerazione dell’essere indica tre

uis - Claude de Saint -Martin
per intraprendere il percorso di
purificazione che conduce alla

strumenti - tre facolta animiche che il
Martinista deve educare e coltivare -
“pensare - sentire - volere”.

Trattasi di facolta animiche strettamen-
te connesse con il proprio “I0”, quindi,
avulse dalle contaminazioni del mondo
e del corpo.

Il Martinista, per riuscire ad intrapren-
dere il percorso in cui pensiero, senti-
mento e volere sono “PURI” e non con-
taminati, sentiero che conduce alla RI-
GENERAZIONE, deve iniziare un per-
corso di purificazione, (VOLONTA’-
AZIONE) tramite RESPIRAZIONE,
concentrazione e meditazione, per
prendere coscienza della propria essen-
za e che “IO NON SONO IL MIO COR-
PO”.

Il corpo é il tempio che ci e stato dona-
to, in questo passaggio terreno, per o-
perare attraverso il nostro pit profondo
Essere, tempio che dobbiamo curare e
purificare, percependo prima ed assu-
mendo poi la piena consapevolezza che
NON SIAMO IL NOSTRO CORPO e
che non é il nostro corpo, con tutte le
sue CONTAMINAZIONI, che deve in-
fluenzare e/o, peggio, dominare il no-

15

stro pensiero, sentire e volere.

Visualizziamo il nostro corpo ed impa-
riamo a conoscerlo e a prendere consa-
pevolezza: e esterno a NOI e non e NOL

Percepiamo i battiti del cuore, il fluire
del sangue attraverso il nostro corpo
sino agli arti superiori ed inferiori e le
pulsazioni nelle mani e nei piedi.

Impariamo a distaccarci dal corpo vi-
sualizzandolo all’esterno di noi nel suo
percorso di nascita, crescita e morte si-
no al suo dissolvimento e ritorno
all’energia originaria che lo ha creato.

Percepiamo la sua vera essenza, involu-
cro energetico in cui risplende il nostro
“UOVQ”, focalizziamo il centro del no-
stro 1O accendendo una fiamma in cor-
rispondenza del CUORE, risvegliamo e
prendiamo consapevolezza del nostro
10.

Fondamentale e la purificazione dalle
contaminazioni del mondo esterno, af-
frontiamo le “NOSTRE QUESTIONI IR-
RISOLTE”, lasciamo che esse, durante
la meditazione, affiorino dal profondo
del nostro inconscio ed affrontiamole.

Tutte operazioni che richiedono grande
“ENERGIA”, impariamo a ricaricarci di
energia, percepiamo, nella respirazione,
attraverso il terzo occhio, I'energia ed il



suo calore, fonte luminosa e divina che
ci purifica.

Nel silenzio della nostra intima
“CALMA INTERIORE”, ricarichiamoci
di (piedi)
dall’etere, (mani).

energia dalla terra, e

Fondamentale lo scambio energetico tra
i Fratelli attraverso le operazioni di
“CATENA COLLETTIVA”:
attraverso il quale, nella Loggia Marti-
nista, si crea una UNIONE SPIRITUALE
tra i fratelli e un unico campo energeti-

Strumento

co attraverso il quale operare collettiva-
mente in simbiosi, cosi mettendo a nu-
do la nostra vera essenza, “parte
dell'UNICA PURA ENERGIA” a cui
dobbiamo ricongiungerci.

A questo punto dovremmo avere rag-
giunto non solo la consapevolezza, ma
la netta percezione e visualizzazione
della nostra vera essenza, dei campi e-
nergetici fonte di vita cosmica e che noi
siamo parte del TUTTO e che il TUTTO
e in NOL

Concentriamo !'energia al centro del
nostro bacino e poi facciamo fluire at-
traverso la nostra colonna vertebrale si-
no a ricongiungerci con il cielo.

Il Martinista, che con l'iniziazione ha
ricevuto la trasmissione di una influen-
(vedi

sull’'iniziazione”),

za spirituale Rene Guenon

“Considerazioni e
stato, non solo potenzialmente, connes-
so all’eggregore Martinista, un enorme
e potente magazzino di energia la cui

forza spirituale e alimentata da secoli

16

dai nostri maestri (passati, presenti e
futuri).

I1 Martinista, sia individualmente che
attraverso i lavori di Loggia, deve
imparare a prendere coscienza
dell’eggregore Martinista, invocare i
Maestri Passati, imparare a percepire la
loro presenza ed ottenere il loro aiuto
nella strada di rigenerazione intrapresa,
corollario al lavoro interiore del Marti-
nista che non puo prescindere dagli
esercizi assegnati secondo il grado dai

nostri rituali e dai S.1.1.

Infine non si pud tralasciare
I'importanza che il “FILOSOFO INCO-
GNITO” attribuisce alla preghiera che
deve completare i lavori individuali e
giornalieri del Martinista.

Preghiera che deve promanare dal piu
profondo ed intimo della Nostra Vera
Essenza, pensiero/vibrazione energeti-
ca che ci mette in contatto con la VI-

BRAZIONE PRIMA ED UNICA , ulte-
riore strumento verso la rigenerazione.

Cio che non é stato detto é velato e sve-

lato all’iniziato.



Le pagine delle corrispondenze

Equilibrio ed armonia in cristalloterapia:

L’energia delle pietre

na degli aforismi pit vibranti

del Fulcanelli ci introduce in

una dimensione quasi incanta-
ta nel momento in cui afferma:
“Silenzio, le pietre parlano...”.
Si tratta di contemplare un meraviglio-
so universo che affascina, perché si
penetra in un magico mondo composto
da storie, leggende, religioni, credenze
ma soprattutto formato da un sistema
tutto nuovo, capace di curare i mali fisi-
ci e spirituali. Trattandosi di un argo-
mento vasto e complesso, mi limitero a
passare in rassegna, in maniera neces-
sariamente imperfetta e tratteggiata
I'immensa varieta costituita da questo
settore del mondo minerale.
Tracciare la storia delle gemme o dei
cristalli, che da sempre hanno accompa-
gnato la vita dell'uomo, non e di facile
realizzazione poiché i dati della storia
ufficiale sono scarsi e frammentari.
La gemmologia non ci aiuta nemmeno
in quanto scienza recente, anche perché
non indaga sulla straordinarie proprie-
ta delle pietre, fonti di miti, superstizio-
ni e folklore.
Come nasce la cultura delle gemme o

dei cristalli?

17

Qual’ ¢ la loro origine?

Perché tutti i popoli del pianeta conser-
vano racconti che narrano i poteri stra-
ordinari legati alle pietre?

Sembrano domande destinate a rimane-
re senza risposta, ma un aiuto ci sovvie-
ne dai cosiddetti “popoli naturali”, cioe
da quelle culture antiche rimaste ancora
indenni dall’opera disintegratrice della
tecnologia.

Gli antichi non avevano accesso alle in-
formazioni scientifiche che abbiamo og-
gi sul potere di guarigione dei cristalli.
Tuttavia, tutte le civilta sembravano
istintivamente attratte dalle pietre e ne
comprendevano il valore e il significato
come facente parte del grande schema
Per

'aspetto storico delle gemme, da quei

universale. quanto riguarda
pochi dati che si possono recepire
emerge il fatto di quanto fossero diffuse
gia dai primordi dell'uomo e come fos-
sero usate, soprattutto a scopo divina-
torio e terapeutico, ma anche come
mezzo per potenziare e sviluppare le
energie sottili del corpo capaci di accu-
mulare l'energia cosmica. Gia i nostri
antenati facevano di ogni pietra un og-

getto di ricerca, tanto che le prime pie-



tre lavorate risalgono a circa 10000 anni
fa, all’alba del periodo neolitico.

Gli uomini distinguevano gia le pietre
brillanti e colorate, alle quali attribuiva-
no poteri ultraterreni e ne potenziavano
I'attivita incidendovi segni magici.

La civilta di Atlantide e nota per la sua
conoscenza dell’arte della cristallotera-
pia e nell'uso della potenza energetica
di enormi cristalli utilizzati nella vita
quotidiana.

Le culture Hopi, gli Apache, gli abori-
geni australiani e i nativi africani hanno
tracciato la storia delle gemme ed il mo-
do di penetrarne il significato.

Presso i Sumeri le pietre incise furono
impiegate come sigilli. L'uso delle figu-
re scolpite nelle epoche piti remote si
ricollega al fatto che i popoli antichi si
avvalevano del linguaggio delle imma-
gini anziché servirsi della scrittura.

I piu antichi sigilli furono intagliati in
pietre dure, su cui molti riponevano
virti magiche, tanto da venerarle come
amuleti perche si credeva avessero fun-
zione protettiva e si potesse acquisire,
portandole con sé, un qualche occulto
potere. L'uso degli amuleti era molto
diffuso in Egitto. Pietre ornamentali co-
me i lapislazzuli dell’ Afghanistan furo-
no ritrovati su tombe del mar Baltico.

In Cina la lavorazione della giada risale
a cinquemila anni fa e venne usata per

realizzare oggetti di culto. In Messico la

18

giada e il turchese erano apprezzati piu
dell’oro da parte dei Maya.

Nella cultura Giapponese la divinazio-
ne era una pratica comune e si faceva
attraverso l'utilizzo di sfere di quarzo,
in quanto si pensava rappresentassero
il cuore dei draghi, considerati potenti
promotori di saggezza.

Anche la Bibbia riporta frequenti riferi-
menti alle gemme e lascia intendere che
il loro impiego non e casuale, ma con-
tiene simbolismi esoterici.

Nelle profezie di Ezechiele sono citati i
lo zaffiro, il crisolito e il diamante,
nell’Apocalisse di Giovanni per espri-
mere la magnificenza della Gerusalem-
me Celeste e scritto: “...e lo splendore di
lei era simile a pietra assai preziosa come il
diaspro cristallino. I basamenti delle mura
della citta di Gerusalemme saranno ornati
d’ogni sorta di pietre preziose, le porte della
citta e i suoi baluardi saranno ricostruite
con oro finissimo, le piazze saranno lastri-
cate con turchese e pietre di OFIR, il primo
basamento sara in diaspro, il secondo in
zaffiro, il terzo in calcedonio, il quarto sme-
raldo, il quinto sardonico, il sesto corniola,
il settimo crisolito, l'ottavo berillo, il nono
topazio, il decimo crisopasio, |'undicesimo
giacinto, il dodicesimo ametista” .

Ognuno di questi preziosi monili rap-
presentava una delle tribu di Israele ed
insieme adornavano l'Efod, il cosiddet-
to Pettorale del Giudizio indossato del

Sommo Sacerdote.



Il Santo Graal, secondo la tradizione, e
una coppa ottenuta dal grande smeral-
do che faceva parte della corona di Lu-
cifero, I'angelo della luce, caduta sulla
Terra durante lo scontro fra gli angeli
del bene e del male.

I dati pitt antichi sono forse quelli che
possiamo trovare nella cultura egizia
nel Libro dei Morti, in cui le gemme so-
no spesso citate.

Si narra ad esempio di un “amuleto del
cuore” fatto di lapislazzuli che si crede-
va possedesse proprieta benefiche per
coloro che lo portavano addosso. Il cuo-
re presso gli egizi era inteso come la se-
de della coscienza. Secondo antiche u-
sanze esso veniva custodito dopo la
morte con particolare attenzione, mum-
mificato e conservato in apposito vaso
canopo. Il defunto una volta ottenuto il
dominio del suo cuore con particolari
formule magiche, poteva avere accesso
alle porte dell’aldila e procedere in pa-
ce, purché impedisse a un mostro di
portagli via il cuore. Da qui la necessita
di conoscere le frasi rituali magiche e
I"uso degli amuleti quali i cristalli, nella
fattispecie i lapislazzuli, per salvarsi.
Nello specifico il dio Anubi portava il
morto da Osiride e dai suoi 42 giudici,
che pesavano il suo cuore con la piuma
della Dea Maat. Se il cuore pesava piu
della piuma il defunto veniva divorato

dal terrificante mostro Ammut, se inve-

19

ce il cuore pesava come la piuma anda-
va verso la vita eterna.

In altri testi dell’antico Egitto scopria-
mo che l'ametista e la corniola prove-
nienti entrambe dalla Nubia, venivano
usate come monili protettivi.
L’ametista, detta anche la gemma della
Grande Madre, veniva donata ai neona-
ti dare forza e proteggerli dalle malattie
e dal malocchio, tant’e@ che nel Medioe-
vo si incastonava sulle coppe dei ricchi,
perché si credeva che se nella bevanda
fosse contenuto del veleno, si sarebbe
rotta. Le mogli dei faraoni amavano il
massaggio con i cristalli d’ametista,
convinte che I'energia primitiva di que-
sto cristallo, essendo la forma pitu ordi-
nata e perfetta del regno minerale po-
tesse rigenerare il corpo e la pelle.

La corniola, detta anche cornalina, con-
siderata da sempre il simbolo della vita,
si pensava avesse il potere di annullare
effetti di qualunque tipo di maleficio e
pertanto era largamente usata in gioiel-
leria. Sempre in Egitto altro portafortu-
na era il cosi chiamato amuleto dello scet-
tro del papiro, simbolo di dominio e po-
tere, costituito da uno smeraldo inca-
stonato in un particolare legno che ve-
niva messo nelle mani del defunto per
conferirgli vigore e nuova giovinezza
nell’aldila. L’amuleto sembrava rappre-
sentasse la potenza di Iside.

I cristalli erano quindi un tramite tra

macrocosmo e microcosmo, costituendo



un innegabile legame tra 'uomo e la di-
vinita, una specie di relazione occulta
che misteriosamente fonde l'essere
umano con l'intero universo.

Le pietre preziose celate nelle profondi-
ta della terra corrispondono per analo-
gia alle stelle luminose sparse a profu-
sione nel firmamento. Gemme e stelle
sono sorelle, e questa magica catena
spiega la loro indiscutibile e misteriosa
influenza sugli eventi riguardanti
I'umanita. La tradizione ci fornisce tanti
esempi, una su tutte la Tavola Smeral-
dina di Ermete Trismegisto, nella quale
era incisa la grande legge dell’analogia,
sintesi dell"universo.

Dalle terre del Nilo queste conoscenze
si diffusero presso i Greci e i Romani,
ma rimasero sempre appannaggio degli
alchimisti, dei sacerdoti e dei veri ini-
ziati, cioé di quelle persone che svilup-
parono una profonda conoscenza e con-
sapevolezza, avendo aperto cuore e
mente ai misteri della vita. Costoro vi-
vevano appartati e condividevano il lo-
ro sapere solo con pochissimi e scelti
discepoli. Certo & difficile indagare sul-
le proprieta magiche delle pietre cosi
come e difficile affermare con certezza
che le gemme possano guarire le malat-
tie. Se approfondiamo la loro storia e la
loro genesi non é difficile capire il moti-
VO per cul vengono usate come oggetti
potenti in grado di risvegliare forze mi-

steriose. La loro natura e la loro forma-

20

zione risale in alcuni casi addirittura
all’origine del pianeta.

E’ facile immaginare quindi come que-
sti prodotti di madre terra che si man-
tengono inalterati nel tempo e soprav-
vivono all'uomo, possano trasmetterci
sensazioni particolari a volte inquietan-
ti. Le rivelazioni di Plinio il Vecchio (23
-79 d.C.), scrittore e cronista latino
grande osservatore della natura, autore
della Naturalis Historia, sono forse
I'unica testimonianza esauriente e det-
tagliata sullo studio delle pietre. In uno
dei suoi trentasette volumi descrisse
tutte le proprieta curative e le tecniche
allora conosciute e normalmente utiliz-
zate per guarire le malattie usando i cri-
stalli.

I'insegnamento tradizionale della medi-

Anche Paracelso che rifiutd

cina, dando vita a una nuova disciplina,
la iatrochimica, basata sulla cura delle
malattie attraverso 1'uso di sostanze mi-
nerali, fu un grande estimatore dei cri-
stalli. Santa Ildegarda di Bingen, mona-
ca, guaritrice, veggente e mistica me-
dievale nella sua visione “olistica” della
vita, della salute e dell’esistenza, ritene-
va che anche le pietre e i cristalli potes-
sero contribuire alla guarigione, tant’e
che nel suo libro delle Scienze Naturali,
scrive:

“il diavolo teme le pietre preziose, le odia, le
detesta perché gli rammentano il fatto che
esse gia si mostravano in tutto il loro splen-
dore prima che egli precipitasse”.



Anche Stonehenge per i Celti rappre-
sentava il tempio della dea madre e i
Druidi ne traevano energia perché i
massi erano catturatori di spiriti. A Car-
nac le donne sterili abbracciavano nude
per una notte i monoliti per avere figli
ed i paralitici vi appoggiavano la schie-
na per poter guarire e camminare.

Se e difficile reperire dati storici
sull'argomento, pitt facile & venire a
contatto con leggende, tradizioni e u-
sanze popolari attraverso le quali rico-
struire un mosaico di conoscenze legate
alle gemme. Le prime pietre talismani-
che furono i betili, spesso situati in
prossimita di un bosco o una fonte, luo-
ghi creduti dimore delle divinita. La pa-
rola Betilo infatti significa Casa del Dio
e nel vecchio testamento capitolo
XXVIII si narra che Giacobbe, utilizzan-
do un betilo come cuscino, sogno la fa-
mosa scala che collegava cielo e terra.
La pietra ha sempre simboleggiato for-
za e potenza. Tra i miti greci ricordiamo
quello di Deucalione e Pirra, gli unici
sopravvissuti al diluvio Universale, che
diedero vita al genere umano gettando-
si proprio delle pietre alle loro spalle.
Cronos, temendo di essere spodestato
decise di divorare tutti i suoi figli. Si
salvo solo Zeus la cui madre Rea sosti-
tui lo stesso con una pietra. Quella stes-
sa pietra fu portata a Delfi e fu conside-
rata il simbolo della nascita e della co-

scienza reintegrata.

21

Venerate e adorate furono le pietre ca-
dute dal cielo, probabilmente acroliti,
considerate pietre parlanti, come la pie-
tra nera della Mecca.

Essa troneggia nel tempio della Ka'Ba,
edificio cubico situato al centro della
grande Moschea, costituendo il prototi-
po di tutte le pietre sante perche riaffer-
ma il patto celeste che Dio ha sancito
con gli uomini. La leggenda vuole che
questa pietra, bianca all'origine, si sia
annerita per i peccati dell’'umanita visto
che, durante il pellegrinaggio, a mi-
gliaia I'hanno toccata e baciata.

Le pietre si possono considerare quindi
il

dall’opaco al luminoso e in senso spiri-

simbolo di wuna trasmutazione
tuale il mezzo che dalle tenebre alla
porta luce e dall'imperfezione alla per-
fezione. Si puo asserire con certezza che
esse abbiano condizionato la vita degli
uomini, seppur inconsapevolmente.
Forse 'uomo oggi si sta riscoprendo
nella sua totalita, accorgendosi delle
proprie potenzialita interiori e il primo
passo per cambiare cio che lo circonda e
cambiare se stesso. Da qui il successo
delle medicine alternative e delle tera-
pie naturali. La cristalloterapia e le di-
scipline orientali partono dalla conside-
razione dell'uomo come entita fisico-
spirituale e mentale e dalla convinzione
che quando si manifesta una malattia a
livello corporeo, la causa e da ricercarsi

in uno squilibrio energetico che si in-



staura su piani diversi da quelli che la
scienza ufficiale tratteggia. Nel nostro
caso i cristalli potrebbero aiutare a ri-
trovare il giusto percorso, a ripristinare
I'equilibrio e l'armonia per aprire la
strada alla guarigione.

L’energia contenuta nei cristalli non si
pud misurare direttamente con gli at-
tuali metodi scientifici: si tratta di ener-
gie micromateriali, cioe forze che agi-
scono ad un livello superiore, rispetto
quello che si puo definire materiale.
Oggi comprendiamo che tutto cio che
esiste nell'universo, ¢ una forma di
energia dotata di propria frequenza vi-
bratoria. Nikola Tesla affermo che si
tratta di un concetto chiave per com-
prendere 1'universo, dimostrando come
alcune forme di energia possano altera-
re la risonanza vibrazionale di altre
energie. Questo pensiero € il motivo per
cui i cristalli e le pietre di guarigione
ancora oggi vengono utilizzati per equi-
librare, guarire e modificare
l'oscillazione ondulatoria delle cellule
del corpo, dei Chakra e dei corpi sottili.
Ma che cosa e la cristalloterapia?

La Cristalloterapia o Litoterapia e
un'antica metodologia naturale
che sfrutta le proprieta delle pietre per
raggiungere uno stato di benessere psi-
co-fisico, mediante la collocazione di
minerali su precisi punti del corpo.

I cristalli sono in grado di emanare

energie purificatrici, assorbibili dal cor-

22

po umano e con la loro presenza forni-
scono danno il via al mutevole campo
vitale, proprio come un diapason che
accorda uno strumento.

Bisogna partire dal concetto olistico in
base al quale, se si manifesta una pro-
blematica fisica, questa e causata da
una disfunzione o da un blocco a livello
energetico che si sta ripercuotendo su
un dato organo. Il cristallo opererebbe
positivamente nel corpo umano sui pia-
ni "fisico-emotivo-mentale" e spirituale,
riportando "l'equilibrio" e "l'armonia".
Credo sia interessante integrare queste
conoscenze “orientali” a quelle della
nostra cultura e sperimentare anche cio
che non vediamo. Noi uomini e donne
siamo davvero molto piu di quanto ci
osserviamo e ci conosciamo, siamo una
enorme ricchezza di spirito e di mate-
ria. Il benessere costituisce 1'equilibrio
di ogni nostra parte e la capacita di
aprire la mente a nuove esperienze e di
sperimentarle. Questo ci fa scoprire
quante possibilita abbiamo di vivere al
meglio e al massimo ogni istante della
nostra vita. La medicina orientale in li-
nea generale ritiene che lungo l'asse
della colonna vertebrale siano disposti
sette centri di forza fondamentali, oltre
ad un centinaio di punti secondari, si-
mili a vortici energetici. Sono chiamati
Chakra ed il fine ultimo di tutte le tec-
niche spirituali-filosofiche ed operative

e quello di sbloccare ed attivare queste



stazioni, cui corrisponde un gruppo di
organi e ghiandole ed a cui si associa
un colore, un suono, un elemento e ov-

viamente un cristallo.

Il primo Chakra e situato alla base del-
la colonna vertebrale, nel perineo e il
suo nome in sanscrito ¢ MULADHA-
RA, che significa proprio radice. E" con-
siderato il “centro della base” e riman-
da chiaramente all'idea di radicamento
(é associato infatti all’elemento terra) a
cui e, per estensione, collegata quella
della sopravvivenza e pertanto tutto cio
che & materiale, anche la forza interiore.
Le pietre associate sono: la tormalina
nera, il diaspro rosso, il Rubino. Si trat-
ta di pietre molto potenti, largamente
usate nell’antichita quando si credeva
fossero inviate in un aiuto da Dio per

guarire dai demoni e dalla pazzia.

Il secondo Chakra in sanscrito SWA-
DHISTANA (il chakra dell’acqua) corri-
sponde al plesso sacrale ed e localizzato
nella parte inferiore dell'addome. Rap-
presenta l'inconscio e le emozioni. Puri-
ficandolo e facendo scorrere 1'energia
verso l'alto ci si eleva spiritualmente.
Le pietre associate sono: I’Agata, la Cor-
niola arancio, la pietra di luna, il grana-
to: a queste pietre si attribuiscono la
proprieta di curare dal punto di vista
emotivo. Aiutano a vincere la paura e

"apprensione.

23

Il terzo Chakra in sanscrito MANIPU-
RA (gemma rilucente) e cosi chiamato
perché irradia come il sole. E’ situato
sotto il torace nella zona del diafram-
ma, il suo colore giallo e associato alla
parte sinistra del cervello (in genere al
lato intellettuale), alla felicita, al buon
umore alla saggezza e alla decisione. Le
pietre associate sono: 1'occhio di tigre, il
Diaspro giallo, I’Ambra e il topazio.
Queste pietre sono portatrici di gioie e
successo e rende i soggetti pitt socievoli

ed estroversi.

Il quarto Chakra ANAHATA (o chakra
del cuore) che significa suono, associato
al colore verde simboleggia 1’armonia,
la natura, la speranza e I'equilibrio e si-
tuato al centro della cassa toracica ed
influenza il cuore e la circolazione, la
ghiandola del timo e le difese immuni-
tarie. Le pietre associate sono il Quarzo
Rosa e la Tormalina verde. Le proprieta
di queste pietre hanno la caratteristica
di diminuire l'aggressivita, sconfiggere
i blocchi emozionali dando equilibrio

spirituale.

I quinto Chakra VISHUDDHA o
(chakra della gola) e localizzato tra la
mandibola e la base della gola il suo co-
lore e blu e legato all’energia dell’etere
e lo scopo evolutivo della sua attivita e
'espressione creativa, 1’abilita comuni-

cativa e lo sviluppo dell'intuito. Esso



fonda l'identita creativa. Le pietre asso-
ciate sono: il calcedonio bluy, il turchese,
e la celestina: si dice che abbiano effetti
disintossicanti infondendo gioia di vi-

vere.

Il sesto Chakra AJNA ¢é gerarchicamen-
te uno fra i piu elevati del sistema.
L’indaco e il viola sono i colori per ec-
cellenza ed agiscono sull’emisfero de-
stro del cervello favorendone
'intuizione ed il sistema energetico. I
sesto chakra noto anche come terzo oc-
chio, ¢ localizzato al centro della fronte
nello spazio tra le sopracciglia.

La ghiandola pineale, connessa al sesto
chakra da chiaroveggenza, rappresen-
tando il punto di collegamento fra i
sensi psichici e quelli spirituali. Le pie-
tre associate sono: l'ametista che e la
pietra di frequenza base piu rappresen-
tativa, l'azzurrite e la sugillite che fanno
acquisire conoscenza superiore di se e

degli altri.

Il settimo Chakra SAHASRARA (o
chakra della

all'’estrema sommita del capo ed e

b

corona) € situato
I'ultimo dei centri energetici disposti
lungo l'asse centrale del corpo. E” uno
dei chakra a piu alta vibrazione energe-
tica e il suo ruolo e quello di mettersi in
relazione con la parte spirituale, avvici-
nandosi alla interiorita e quindi al divi-

no.

24

Le pietre associate sono: Cristallo di
rocca o Quarzo ialino, ma soprattutto la
Danburite pietra ad alta frequenza
avanzata, che ha la capacita di rallenta-
re l'invecchiamento e stimolare
l’attivita mentale rafforzando la vitalita.
Ha un’energia elevata, che aiuta a en-
trare in contatto con gli esseri celesti e
ad allinearsi con le loro frequenze. E’
considerata una pietra che trasmette
gioia e grazie a lei possiamo iniziare a
comprendere meglio i bisogni e i desi-
deri nostri e altrui.

Concludendo, volendo fare un parago-
ne, possiamo definire i cristalli come
angeli “pietrificati” nel senso piu bello
e profondo del termine. Angeli cristal-
lizzati, resi concreti, da vedere, toccare
e sentire. Ogni pietra porta la sua vibra-
zione, che corrisponde, per la sua per-
sonale qualita e per il colore che viene
accumulato e irradiato, ad un segno zo-
diacale, ad un’ erba sacra e ad un dio-
pianeta. Questi angeli di luce possiamo
tenerli vicino a noi, indossarli, toccarli,
e possono diventare talismani, portafor-
tuna, se siamo aperti alle energie che ci
donano e soprattutto se ascoltiamo i lo-
ro insegnamenti.

Dobbiamo co-vibrare con loro, capire
cosa ci dicono e le occasioni che ci of-
frono, e allora risponderanno.

O meglio saremo noi a rispondere a

loro.



Le pagine delle corrispondenze

Meditazione - Smarrimento dell’Ego - Tentativi

di accesso al Sé
di Frater DAVID = S::1::1::

Vobis Salutem, Venerabiles Magister,
Vobis Salutem, Venerabiles Superiores,
Vobis Salutem, Fratres et Sorores I::1::

Vobis Salutem, Socii et Laici.

D

fuoco zampillanti

a un luogo di profonda e ignea
pace, vi giungano armoniose
queste parole, come raggi di
da wuna fontana
stromboliana del luminoso Sole.

Non vi parlero di me, né di aspetti per-
sonali, anche se inevitabilmente il di-
scorso vi cadra dentro, per indole, per
curiosita, per necessita. Per evitare que-
sto, occorrerebbe vergare un discorso
che non parla, un moderno Mutus Li-
ber, che sappia trarre dal Silenzio. Ed io
non so.

Qualche parola giunga da dove il no-
stro Sé perfezionato attende che noi si
sia pronti, che la nostra flebile coscien-
za sia forgiata abbastanza per accedere
alla vita di rango stellare, sui mondi che
vivono di luce propria.

Il conforto di uno dei nostri M::P:: sor-
regga queste parole e permetta che esse
non giungano altisonanti, vuote e ba-
Chiese
d’Occidente, oppure perdute nell’oblio

rocche come troppe delle

25

come troppe delle Chiese dell’Asia, ma
vi pervengano permeate dello spirito
della pitt completa umilta, che solo i
saggi sanno distinguere dal bieco servi-
lismo, con spada di folgore.

Chi vorra vedere la spada, avra di certo
I"errore sotto i suoi occhi. Qui non ci so-
no che i raggi del Sole, che incorniciano
il fulgido volto di ATON, nostra fonte
di luce che rischiara il cammino degli
erranti che si raccolgono intorno alle
sue orbite. E cio sia detto con il rispetto
che si deve alla funzione e all'Ordine.
Se fosse chi scrive a scrivere, sarebbe un
Vostro umile Fratello posto in Medita-
zione, piu che dalla sua volonta, dalle
circostanze. Se sia lui o non sia lui, spet-
ta a chi vuole stabilirlo; o meglio, spetta
a chiunque intenda occuparsi di false
questioni.

In questo mondo di luce riflessa si com-
prende la differenza di un discorso ri-
volto a chi si pretende Iniziato: ed & co-

munque e soltanto un fatto linguistico,



una particolare costruzione delle frasi,
la scelta del lessico, della sintassi: per-
ché il linguaggio e un virus, che si tra-
smette secondo regole determinate dal-
la sua natura, e I'impatto con qualcosa
di nuovo e di inaudito € sempre uno
smarrimento dell’ego. Ed io non sapro
spiegarti; tuttavia, non ripetero qui il
catalogo di cid che avrebbe potuto esse-
re e non e stato.

Dal Manoscritto di Algeri di Martinez De
Pasqually traggo questa invocazione:
«Mi rivolgo particolarmente e per nome
a voi, oh beati Spiriti, che siete incarica-
ti dall’Eterno di vegliare alla riconcilia-
zione completa del mio essere spiritua-
le; vi esorcizzo per il Nome potente, cle-
mente e misericordioso».

Se chi scrive fosse in Meditazione, do-
vrebbe per tanto ritenere di poter com-
prendere cosa significhi essere in que-
sto stato.

Partire dal latino meditatio condurrebbe
ad una pratica per ottenere maggiore
padronanza delle attivita della mente,
concentrarsi su un solo pensiero, un
concetto nobile ed elevato: & quel che
gli Yogasutra chiamano dharana.
Correlata a questa concentrazione atti-
va e la concentrazione passiva, piu dif-
ficile da ottenere, quella che lascia an-
dare ogni pensiero, che svuota la mente
nella pura contemplatio, con la quale si

fa rientrare la mente nel suo stato natu-

26

rale: cid che negli Yogasutra e detto
dhyana.

Se chi scrive puo dire di sé qualcosa,
ammettera che puo entrare nel dharana
con certa qual stabilita, ma che il dhya-
na e per lui uno stato estremamente dif-
ficile da mantenere.

Dal Libro Verde di Louis-Claude de
Saint-Martin (231-233), trascrivo: «I tur-
bamenti spirituali non portano alla
morte, perché stanno al di sopra del
corpo (...) € invano che gli uomini del
mio secolo provino a supplire al loro
allontanamento intellettuale, rovescian-
dosi sul sensibile».

Il rovesciamento sul sensibile e lo smar-
rimento dell’ego, che rende la Medita-
zione ancor piu necessaria. Ma prima, e
lo smarrimento dell’ego che si pone a
fondamento.

L’ego puo smarrirsi in qualunque stu-
pido modo: basta un nulla.

L’ego di chi ha intrapreso un percorso e
si smarrisce puo assumere la stolida de-
terminazione dell'uomo qualunque,
della persona leggera: in questo caso,
tutto & subito risolto, e la pretesa
dell’Iniziato & vana.

Oppure, puo smarrirsi perché, ricono-
scendo le diverse personalita che lo abi-
tano e che pretendono per sé la verita
dell’io, finisce con il rifiutarle tutte, per-
ché in nessuna riesce a credere.

Qui, la pretesa dell’'Iniziato & ancora piu

vana, perché non ¢’e modo di risolvere



questa antinomia. A meno che non si
rinunci a tutte indistintamente le perso-
nalita, e si accetti di essere destino.
Essere Destino e il complemento certo
di Essere Iniziato: si inizia il viaggio, si
diviene il viaggiatore, si giunge a desti-
nazione. Il viaggiatore pud presumere
di guidare, se crede ancora alla sua per-
sonalita prevalente.

Altrimenti, € come se fosse su un treno.
Ancora di pit: € un fiume, e non puo
che scorrere, incontrando tutto cid che
si svolge lungo il suo corso; adattandosi
alle modifiche che il terreno richiede,
descrivendo anse, ingrottandosi, restan-
do stagnante sui pendii in salita, caden-
do gitl in cascata dove c’e una balza; in
ogni caso, giungere al mare.

Tutti i fiumi giungono al mare. Ivan
Mosca scrive: «Quando il Gran Maestro
consacra un Tempio, deve spaccare la
pietra cubica con un’ascia per trovarne
il punto geodetico. Arrivera un giorno
in cui ritroveremo in ciascuno di noi il
nostro punto geodetico: questo significa
che abbiamo spaccato la pietra cubica e
abbiamo ritrovato noi stessi».

Ritrovare sé stesso, ecco il compito
dell'Iniziato. Si e iniziati ad un cammi-
no, e il cammino e la perdita delle false
identita. Nella meravigliosa iniziazione
del grado effimero dell'Ordine R+C
esterno noto come Golden Dawn, lo
lerofante esclama: «By Name and Images

are all powers awakened and re-awakened».

27

E «Il Nome del Potente, Clemente e Mi-
sericordioso» cui allude Martinez De
Pasqually, non e forse attributo di ogni
apertura per ciascuna Sura del Corano?
E gli stessi Djinn, o siano gli Esseri
Strappanti caduti dal Cielo della misti-
ca del sufismo sciita, o si voglia risalire
ai Misteri Orfici e ai Titani che sfidaro-
no Zeus, o agli antichi Zlhoim, o i pro-
fondi esseri caduti nelle ime profondita
della terra, o che provengano da un al-
tro pianeta che i testi cuneiformi chia-
mano Nibiru, o siano gli spiriti da evo-
care attraverso la Clavicola di Salomone o
qualche oscuro grimoire medievale: so-
no forse loro i misteriosi arcani custodi-
ti dall’'uomo nero dei Loa, nelle vesti
innocenti di un pastore?

Io non so chi sono costoro. Io non so
nemmeno chi sono io. Il mio nome é
legione, perché siamo in molti. Io non sono
cristiano (Lasciatemi, perché non sono an-
cora andato al Padre). Io non sono ebreo
(E nella tua discendenza si benediranno
tutte le nazioni della terra). lo non sono
musulmano (E veramente Allah e colui
che tutto comprende). lo non sono un
brahmano (Le ripetizioni rituali si armo-
nizzano con i canti). Io non sono buddhi-
sta (Ora siamo divenuti veri ascoltatori del-
la Voce).

Non confondo la religione con la spiri-
tualita, sebbene comprendo ci sia tra lo-
ro qualcosa di sovrapposto e insieme di

distinto. Io medito su questo. Rileggo, e



trovo la formula: € Roberto Assagioli,
martinista che sintetizza Patanjali, con
questa meditazione: «lo ho un corpo, ma
i0 non sono il mio corpo. lo ho delle emozio-
ni, ma 10 non sono le mie emozioni. lo ho
dei pensieri, ma io non sono i miei pensie-
11>,

Sembrerebbe ch’io voglia dire di avere
trovato la soluzione, l'indicazione, il
metodo. Ma: Io chi? E poi, quale solu-
zione?

Le Quattro Nobili Verita ci attendono al
passo. Il Sé Superiore, il Santo Angelo
Custode che dimora nel Sole si dispera
per la mia natura effimera. Passano i
giorni e non mi avvicino di un passo al
Regno dello Spirito. Deploro il Regno
transeunte della materia e cammino nei
suoi vicoli lastricati di buone intenzio-
ni. Cerco la comprensione del mio pros-
simo e non comprendo chi si avvicina a
me, non capisco una sola parola perché
non l'ascolto. Quando mi fermo ad a-
scoltarla non trovo che confronto com-
parativo, competizione, indisponibilita
alle ragioni dell'altro. Tutto e vano, co-
me sappiamo da Qohelet. Tutto e vano:
e dunque non so niente, invano sapere,
indarno conoscere.

La strada e sbarrata. E allora? Soccom-
bero per questo? E se anche fosse, cosa
pud importare? Non posso altro che
farmi fiume, sfociare nel mare.

Torno al Libro Verde: «La ragione sola

N

non puo quasi che condurci all’errore. E

28

un fanale per attraversare questa regio-
ne tenebrosa, ma & riservato il diritto,
affinché non perdiamo di vista quello
per cui |'otteniamo. Se per un attimo te-
niamo la fiaccola in mano, € ancora piu
pericoloso per noi, perché nonostante
ci0 ci smarriamo, ed inoltre ci brucia-
mo».

Resto in Meditazione.

Igne Natura Renovatur Integra.

LY
Mpyr
i Jet

&




L'angolo delllArmonia

IL RATTO DI PROSERPINA parte 11

Ideazione, traduzione testi, adattamento teatrale
a cura di Anna Maria Corradini

La Sicilia ¢ al centro del Mediterraneo,
snodo di civiltd e di incontri. Lisola e de-
cantata da storici e poeti come un luogo ide-
ale fertile, dove la vegetazione lussureg-
giante trionfa. Un Eden degno di essere abi-
tato dalle divinita. Il luogo sacro per eccel-
lenza. Qui e il centro della presenza impe-
rante di culti e miti dedicati solo a figure
femminili. La Magna Mater e colei che si
afferma dal centro alle coste dell’isola.

Lo testimoniano I’archeologia e le fonti clas-
siche. L'Etna il gigante, domina imponente
elevandosi di fronte l'altopiano di Enna. Un
luogo mitico senza tempo dove e sempre
primavera e I’acqua scorre perenne, simbolo
della presenza femminile. Ma un piano che
mira a sconvolgere questo status idillico e
gia stato elaborato. Qui sta il fulcro del mi-
stero di morte-rinascita che si alterna nel
ciclo dell’eterno ritorno di cui parla il gran-
de storico delle religioni Mircea Eliade.
Zeus e Ade sono gli artefici di questo cam-
biamento radicale attraverso lo sconvolgi-
mento totale di un equilibrio sia storico che

mitico.

Da evidenziare anche il simbolo della vergi-
nitd ricorrente nelle divinita femminili co-
me Artemide, Atena, Kore. E quest ultima

29

che subird il cambiamento totale. Sara rapi-
ta e diventerad la regina degli Inferi. Sard un
percorso iniziatico che attraverso un cam-
mino dalla luce all’oscurita segnera per
sempre il senso profondo di un mistero che
si alterna tra la vita e la morte apparente,
per passare necessariamente da una catarsi
per ritornare alla luce. Lo stesso avviene
nell’Eden biblico, simbolo di perfezione, in-
franto dal peccato originale, con la perdita
della purezza, in attesa del riscatto purifica-
tore messianico. Il percorso e simile.




L'angolo delllArmonia

In riva al mare sulle coste siciliane

Cerere (si allontana dalla Sicilia diretta in Frigia da Cibele, dove il suo
culto e molto sentito, guidando draghi rossi sfolgoranti, lasciando una

scia di spighe):

“La Sicilia un tempo faceva parte dell'ltalia, ma il mare e il flusso delle
acque mutarono la condizione. Nereo spezzo il confine da vincitore e
tra i monti distaccati corse in mezzo alle acque: breve distanza separa le
due terre sorelle. Ora la terra a tre punte, spezzata dal suolo amico, la
Natura contrappone al mare: di la Capo Pachino respinge le ire dello
Ionio contro gli ostili scogli, qui latra la getula Teti e sollevandosi bat-
te il braccio Lilibéo, 1i la bufera tirrenica, insofferente ad essere conte-
nuta, scuote con impeto Peloro che le si oppone. Nel mezzo I'Etna si e-
leva da rocce bruciate, I'Etna, che mettera a tacere i trionfi dei Giganti,
tumulo di Encelado che, legato la piagata schiena, soffia zolfo incessan-
te dall'ardente ferita; quando ricusa con forza il peso dalla ribelle cervi-
ce, da sinistra e da destra, ne e sradicata l'isola, e, dalle fondamenta

malferme, oscillano le citta con le mura.

Solo con lo sguardo e possibile conoscere la vetta etnea, non tentarne
’accesso. Una sua parte frondeggia di alberi, ma la cima da nessun co-

lono é calcata.

Ora spinge le nubi natie e con livida nuvola nera offusca e oscura il cie-
lo, ora sfida le stelle con movimenti furibondi, e alimenta i fuochi a suo

danno.

Ma sebbene bruci, e trabocchi di eccesso di flusso di fuoco, rispetta il
patto con la neve: insieme alle faville si consolida il ghiaccio, incurante
dell’abbondante vapore e difeso da misterioso gelo. Con il fedele fumo
la fiamma lambisce innocua le contigue brine. Quali macchine scaglia-

no i massi? Quale mai forza accumula cavita? Da quale fonte irrompe il

30



L'angolo delllArmonia

fiume di lava?

Forse il vento, vagando per le serrate sbarre, con impedito passaggio
infuria tra le pietre screpolate, mentre scruta il cammino, e, reclamando
la liberta, devasta con i soffi erranti gli antri corrosi; o il mare, spinto
nelle viscere del sulfureo monte, si inflamma per le acque in costrizio-

ne, scagliando massi”

Nicasione:

“Allorché la vigilante madre mise al sicuro il pegno d’amore per salva-
guardarlo, si diresse poi tranquilla alla dimora frigia e a Cibele turrita,
guidando i draghi dal flessuoso corpo che lasciano il segno tra accessi-
bili nubi e bagnano il morso di innocui umori: una cresta copre la loro
fronte, verdi disegni ornano il maculato dorso e il rosso oro brilla tra le

squame.

Ora con le spire passano attraverso gli Zefiri, ora con volo basso rasen-
tano i campi. La ruota, scivolando sulla grigia polvere, solca la terra e la
feconda. Biondeggia di spighe la traccia della ruota e i virgulti delle

messi ricoprono 1'orma.
Le biade seguono e accompagnano il percorso.

Gia I'Etna e lasciata alle spalle e la Sicilia intera rimpicciolisce allo

sguardo che fugge.”

Cerere:

“Ti saluto, terra amatissima, che ho preferito al cielo: alla quale affido la

gioia del mio sangue e il diletto travaglio a me molto caro. Un premio

31



L'angolo delllArmonia

adeguato ti destino: non subirai la marra né sarai sconvolta dal colpo
del duro vomere. Spontanei fioriranno i campi e tra buoi oziosi, ricco il

contadino ammirera le messi offerte.”

L'Olimpo appare imponente tra le nuvole illuminato da luci bianche

Giove (seduto in trono rivolge la parola a Venere in piedi di fronte a

lui):

“A te, o Citerea, raccontero i segreti dei miei propositi. Gia da tempo e
deciso che la candida Proserpina sia data in sposa al re del Tartaro. Co-
si Atropo sollecita, cosi ha cantato la longeva Temi. La madre é lontana,
ora e tempo di portare a termine la decisione. Entra nelle terre sicule, e
quando il giorno di domani scopra l'aurora purpurea, spingi la figlia di
Cerere a giocare negli aperti campi, servendoti degli inganni con cui sai

accendere tutte le cose e anche me. Perché sta in pace 'ultimo regno?

Nessun luogo sia immune, nessun cuore tra i morti non infiammato a
Venere. Perfino la tetra Erinni sente gli ardori, e 1'Acheronte, il cuore

freddo e rigido del fiero Dite si addolcisca alle frecce lascive”.

Venere:

“Obbedisco in fretta ai comandi. Per ordine del padre si uniscano Palla-
de e colei che flettendo l'arco atterrisce il Menalo. Al passo di noi dee la
strada si illumina. Come la cometa che presaga in volo di cattiva sorte,
si consuma con sanguigno fuoco, flammeggiante prodigio: il navigante
lo guarda come segno di pericolo, non senza mancanza di rovina la

guardano le genti.: ma annunzia con la coda minacciosa o bufere alle

32



L'angolo delllArmonia

navi o nemici alle citta. Giungemmo al luogo dove splende la reggia di
Cerere, solida per la mano dei Ciclopi. Si ergono inaccessibili le mura,
provviste le porte di ferro, 'acciaio spranga le grandi serrature e strut-
ture di ferro. Altra opera con tanta fatica e sudore mai Piracmone co-
strui ne Sterope; mai con tali note ansimarono i mantici, né di tanta
quantita di sudore dalle stanche cervici si bagno il fuso metallo. L'avo-
rio circonda l'atrio, su bronzei architravi poggia la sommita, I'ambra si

innalza in eccelse colonne.”

L'interno della reggia di Proserpina

Proserpina (assieme alle ninfe nel suo palazzo canta e ricama una ma-

gnifica tela per la madre, sorpresa accoglie le visitatrici):

“Qui con l'ago effigiavo la vicenda degli elementi e la sede paterna: per
quale legge la Natura madre divise l'antico disordine e i principi si sud-
divisero nei luoghi assegnati: il leggero & portato in alto, i corpi piu pe-
santi cadono nel mezzo. S'accese 1'aria, la fiamma scelse il cielo, fu liqui-

do il mare, si libro la terra.

Da una parte e dall'altra le aree della vita, che percorre un mite clima,

adatto agli uomini”.

Prati fioriti, luce vivida, cielo azzurro

Nicasione:

“La figlia, accompagnata dalle sue abituali compagne, si aggirava a

33



L'angolo dellArmonia

piedi nudi per i prati a lei noti.

Sul fondo di una valle ombrosa c'e¢ un luogo umido per gli spruzzi ab-

bondanti dell'acqua che scende dall'alto.

Gia Proserpina, audace e dimentica della fidata madre, per l'insidia di
Venere si avvia alle valli umide di rugiada (cosi vollero le Parche). Tre
volte sui cardini stridendo le porte, annunziarono un triste presagio; tre
volte gemette lugubre con terribili muggiti I'Etna consapevole del desti-
no. Ma da nessun segno ella e trattenuta, da nessun prodigio. Compa-

gne le sorelle si unirono al suo cammino.

Lieta dell’inganno e animata da tanto progetto, cammina davanti Venere, ¢ tra
s¢ medita il rapimento incombente, per forzare il funesto Caos, per trascinare,
sottomesso Dite, gli obbedienti spiriti dei trapassati, in grande trionfo. A lei 1
capelli si incurvano in molteplici ricci, divisi da una spilla idalia; una fibbia,
fatica del marito, sostiene con una gemma la purpurea veste. Dietro si affretta-
no la candida regina del parrasio Liceo e colei che con la lancia difende la roc-
ca di Pandione, vergini entrambe: questa in funeste guerre tremenda, l'altra te-

mibile alle fiere.

Tra loro la figlia di Cerere, ora orgoglio della madre e presto suo dolore, avan-
za nell'erba con passo uguale né ¢ da meno per bellezza del corpo e delle mem-

bra: potrebbe sembrare Pallade, se portasse lo scudo e, con le frecce, Febe.
Raccolta in alto la veste ¢ fissata da un rotondo e liscio diaspro.

All’ingegno della tessitura della spola mai piu felice rispose la riuscita dell'ar-
te: in nessuna tela furono 1 fili cosi armoniosi, né indussero le figure in tale

sembianza di verita.

Cosi elegante mostra una certa esuberanza. Mentre avanza, le Naiadi la ac-

compagnano ¢ la circondano come una moltitudine amica.

Ciane emerge in tutta la schiera”.

34



L'angolo delllArmonia

a Ciane: (rivolta a Zefiro):

“O amabile padre della primavera, che in gaia corsa domini per
1 campi, sempre bagni di rugiada

'anno di incessanti brezze, guarda il convegno di Ninfe e gli eccelsi germogli
del Tonante che si degnano di giocare nei prati.

Accostati, ti prego, e sii favorevole. Fa' in modo che nel frutto ogni virgulto
maturi, siche la fertile Ibla ci invidi e ammetta che 1 suoi giardini sono vinti.
Ci0 che Pancaia trasuda nelle turifere selve, cio che da lungi blandisce 1'odo-
roso Idaspe, ci0 che I'immortale alato tra gli ultimi abitanti raccoglie, cercando
le sue origini dall’aspettata morte, tutto spargi nelle mie vene, e con soffi bene-
voli riscaldai campi.”

Proserpina( rivolta alle ninfe)
"Venite, compagne, e tornate insieme a me con il grembo pieno di fiori."
Nicasione:

“L'inutile preda attira I'animo delle fanciulle, e nel loro zelo non sentono la fa-
tica.

Una riempie canestri intrecciati di flessibile vimine, un'altra riempie il grembo,
un'altra ancora le pieghe allentate della veste;

una raccoglie calendule, un'altra ¢ interessata alle aiuole piene di viole, un'altra
recide con l'unghia gli steli dei papaveri: le une tu, giacinto, trattieni; le altre
tu, amaranto, attardi: alcune prediligono il timo, altre la cannella, e altre il me-
liloto.

La piu raccolta ¢ la rosa; e vi sono anche fiori senza nome.
Persefone raccoglie tenue croco e bianchi gigli.

Per il desiderio di coglierli si allontana di piu, e per sfortuna, nessuna compa-
gna segui la padrona.”

Proserpina (rivolta a Venere, camminando in mezzo a un verde sentiero assie-
me a Venere, Minerva e Diana):

35



L'angolo delllArmonia

“La bellezza del luogo supera i fiori. Incurvandosi in breve dosso e alzandosi
in dolci declivi la pianura si fa collina; dalla viva pietra le sorgenti con mobile
corso lambiscono il rorido prato.

Con 'ombra dei rami il bosco mitiga 1'ardore del sole e al culmine dell'estate si
assicura 1l fresco: 1'abete adatto alle onde, il corniolo pronto alla guerra, la
quercia amica di Giove, il cipresso riparo di tumuli, 1'elce piena di favi, 1'alloro
che vede il futuro; qui trema il bosso nociuto nella sua fitta chioma, li striscia
l'edera e il pampino avvolge gli olmi. Non lontano il lago (i Siculi lo chiamano
Pergo) si estende e, cinto da una frondosa corona di boschi, si offusca alla riva;
nel mezzo invece accoglie lo sguardo, le acque chiare per gran tratto accompa-
gnano la vista sotto 1 limpidi flutti, e svelano 1 lontani segreti del lucido fon-
do”.

Venere (rivolta a Proserpina e alla schiera delle ninfe che si dirigono gioiose
sui prati fioriti): “Andate, sorelle, finché I'aria stilla rugiada al primo sole del
mattino, finché Lucifero a me caro bagna 1 biondi campi, guidato dall'umido

cavallo”.

Venere: (rivolta a Minerva e Diana, mentre osserva la schiera delle ninfe con
Proserpina)

“Le crederesti uno sciame di un podere pronto a raccogliere il timo ibleo,
quando 1 capi lasciano gli accampamenti di cera, e il mellifero esercito, calan-
do dal cavo alveo di un faggio, ronza tra le erbe prescelte.

Spogliano 1 prati del loro ornamento: una congiunge 1 gigli alle cupe viole,
l'altra di molle amaraco si adorna, questa incede fiorita di rose, questa candida
di ligustri.

Te anche colgono, Giacinto, afflitto nei dolenti tuoi fiori, e te, Narciso; ora ful-
gidi germogli primaverili, un tempo prestanti giovani. Tu nascesti in Amicle,

I'Elicona generd Narciso. Te uccise il deviato disco, 1'amore della fonte illuse

36



L'angolo delllArmonia

quello: oscurando il capo, te il Delio piange, piange quello il Cefiso, avendo
abbattuto le canne. Colei che ¢ speranza della dea delle messi, piu delle altre,
arde dal vivo desiderio di raccogliere. Ora allegri canestri di giunchi intrecciati
riempie di agresti spoglie; ora fiori congiunge e ignara incorona se stessa, fata-

le segno di nozze.

Minerva (rivolta a Venere, posando la lancia, raccoglie fiori mentre osserva
Diana):

“Neppure colei che con 1 cani cerca I'odore sul Partenio, disprezza la schiera e
volle soltanto legare la chioma libera con l'imposizione di una corona”.

Si sente un grande fragore, le dee, le ninfe indietreggiano atterrite, appare
Plutone in mezzo a fumi e vapori sopra il carro con lo scettro in mano. Si avvi-
cina con furia a Proserpina, afferra la fanciulla e la porta via sul carro. Le
ninfe urlanti si aggrappano al cocchio cercando di impedire il rapimento men-
tre Proserpina urla atterrita.

Proserpina: (Con le vesti lacerate):

“Ahime, carissima madre, vengo rapita!”.
9 M

Dee e Ninfe: (che accompagnano Proserpina):

“Persefone, vieni dai doni raccolti per te”

Minerva (con veemenza grida rivolta al Dio degli Inferi):

“Tiranno di una ignava gente, pessimo tra i fratelli quali Eumenidi con aculei
e empie fiaccole ti hanno smosso? Perché abbandoni il tuo regno e osi conta-
minare il cielo con l'infera quadriga?

Hai le deformi Erinni, hai le altre divinita del Lete, e le lugubri Furie, degne
delle tue nozze.

Vattene dalla casa del fratello, lascia l'altrui retaggio, parti contento della tua

37



L'angolo delllArmonia

notte. Perché confondi la vita con le sepolture? Perché straniero calpesti il nostro mondo?”.

Si sente un forte rimbombo per una saetta scagliata da Giove, alla presenza di fiamme che

si elevano, mentre il carro con Plutone e Proserpina sprofonda negli Inferi.

Diana (piangendo invoca Plutone):

”Ricordati di noi, addio! La soggezione al padre ci ha impedito 1'aiuto, né possiamo difen-

derti contro di lui. Siamo vinte, si, da un'imposizione piu forte.

A tuo danno congiura il genitore e al popolo silenzioso sei affidata, ahime! N¢ rivedrai le
sorelle che ti desiderano, né il coetaneo coro. Quale sorte ti ha strappato all'alto e condanno
il cielo stellato di tanto cordoglio?

Ora non mi piace piu annodare reti alle tane del Partenio, né portare la faretra: sicuro sbavi

dove vuole, il cinghiale, senza pericolo, urli il feroce leone.

Finite le cacce, le cime del Taigeto, il Menalo si lamenteranno, ¢ a lungo sarai pianta dal

Cinto mesto.

Anzi, tacera perfino il delfico santuario del fratello®.

1l buio Averno appena rischiarato dal rossore delle fiamme.

Proserpina(sul carro che si inoltra nell' Averno, spaventata, con 1 capelli al vento, si lamenta
a gran voce rivolta a Giove):

“Perché non hai scagliato, padre, contro me gli strali lavorati dalle mani dei Ciclopi? Cosi ti

piacque, affidarmi alle ombre crudeli, scacciarmi del tutto dal mondo?

Non c'¢ nessuna pieta che ti pieghi? Nessun affetto di padre ¢ in te? Per quale delitto ho pro-
vocato tali ire?

38



L'angolo delllArmonia

Io non alzai insegne nemiche agli déi, quando Flegra infuriava di impetuosa rivolta: non

per mia forza il ghiacciaio dell'Ossa sostenne 1'Olimpo pieno di brina.

Che sacrilegio ho tentato? Complice di quale delitto, sono cacciata esule nell'immane vora-
gine dell'Erebo?

39



L'angolo delllArmonia

40



L'angolo dell’Armonia

Fuoco, Ennio Prestipino

41



Le parole dei Maestri Passati

Apocalisse
di Bent Parodi

L

dell’escatologia cristiana.

’ Apocalisse non e solo Dabar,
ovvero Parola di Dio che si
rivela nell’'ultimo giorno

Essa e, piuttosto, il dramma simbolico

dell’anima che - alfine - si riunifica con

lo Spirito universale: o - per dirla col
linguaggio induista - segna il momento
della

dell’Atman nel Brahman, del Divino che

definitiva reintegrazione
e nell'uomo col Divino che e nell'uni-
verso e oltre di esso, al di la della mani-
festazione. Soprattutto 1'Apocalisse non
e un'apocalisse, nel senso banale e mo-
derno del termine: il testo attribuito
all'apo-stolo Giovanni non allude alla
distruzione del mondo, bensi alla “’fine
d’un mondo”’, destinato a realizzarsi in
un tempo che non e quello della storia,
ma propriamente metacronico.
L’equivoco ingenuo d'un annuncio di
olocau-sto ha salde spiegazioni cultura-
li e confessionali; tuttavia e infondato.
Sempre pitt numerosi, gli storici delle
religioni hanno chiarito, con un com-
plesso lavoro di esegesi testuale, la vera
natura del testo apocalittico che e di pa-
lingenesi spirituale.

Mario Bacchiega (I mostri dell' Apocalis-

se) € andato oltre affermando che la

42

rappresentazione giovannea consiste di
fatto in un rituale iniziatico, utilizzato
come tale dalle primitive comunita cri-
stiane di Padmos.

La tesi, per quanto ardita all'apparenza,
e suffragata dalla struttura originaria
della Chiesa di chiara impronta esoteri-
ca (che altro é il battesimo se non una
forma di iniziazione, per eccellenza?).
Molti indizi confermano l'interpretazio-
ne storico-religiosa: il cristianesimo dei
primordi aveva i suoi ‘riti di passaggio’,
le sue prove simboliche.

Solo a partire dal IV secolo si trasformo
in confessione essoterica, occultando le
radici iniziatiche.

Il processo che ne avrebbe fatto una
religione nel senso odierno del termine
non fu indolore: tutta la letteratura
gnostica (e gnosi significa conoscenza-
occulta) venne spazzata via.

V’erano altre Apocalissi circolanti nella
comunita dei fedeli, attribuite a Pietro,
Giacomo, Paolo ed una persino al pri-
mo uomo della Genesi, Adamo (!).

La furia libellicida dei vescovi, divisi
dalle grandi diatribe cristologiche del
tardo impero, si abbatte su questi testi.
E oggi non ne avremmo notizia alcuna

se non fossero intervenuti i fortunati



ritrovamenti di Nag Hammadi, che
hanno restituito alla luce anche la serie
dei Vangeli apocrifi perché gnostici
anch’essi. La scelta definitiva dei testi
canonici non fu semplice, bensi opera-
zione graduale e sofferta.

Sappiamo che gli scritti attribuiti a Gio-
vanni (sia il IV Vangelo che 1' Apocalisse)
vennero accolti solo con riluttanza nel
corpus dei libri sacri, considerati come
reale espressione della Parola di Dio.
Gli e che anche Giovanni era in forte
odore di gnosi... E la Chiesa aveva una
straordinaria urgenza di sbarazzarsi
della dal

momento che si avviava a divenire reli-

sua matrice esoterica,

gione di massa. Cosi 1'’Apocalisse di Gio-
vanni e oggi l'unico testo escatologico
col crisma della legittimita dottrinale.

Per duemila anni, nella generale cre-
denza, ha preannunciato il ‘giorno del
giudizio’, il ritorno di Cristo nella veste
di

inflessibile, chiamato ad una sentenza

magistrato insindacabile e
inappellabile verso tutte le creature ri-
sorte con i loro corpi.

Questo riordinamento finale, preceduto
dalle gesta inaudite dell'Anticristo,
dall'apparizione di orridi mostri, avreb-
be un che di terrifico: sarebbe un olocau
-sto violento, nell'interpretazione comu-
ne. E I’errore storico della esegesi lette-
rale; forma ed evento non corrispondo-

no in ambito mitico, che e quello pro-

43

prio del terreno escatologico-
millenaristico.

L'Apocalisse giovannea e apokalypsis, ov-
vero rivelazione. Piti precisamente e
disvelamento (in greco kalyptein vuol
dire nascondere, velare), non distruzio-
ne, dunque, bensi trasparenza riattua-
lizzata, il ristabilimento della verita
universa. E questo il senso vero dell'im-
magine apocalittica. L’analisi semantica
conferma lequazione disvelamento-
verita: infatti, 'apokalyptein & dello stes-
so ordine dell’aletheia, identico il valore
radicale che allude al dissolversi delle
tenebre che impediscono il chiarore del-
la verita allo spirito individuale, co-
stretto nell'illusione della separatezza
dal Divino universale.

E proprio il kalyptein, come il Maya in-
dt, a nascondere la realta all'lo indivi-
duato, fornendogli I'illusione d"una vita
staccata dal contesto dell’ Assoluto, di
una fittizia autonomia nella quale con-
siste il mito del “peccato originale’, del-
la caduta edenica.

I mostri dell'Apocalisse non sono che i
mostri della nostra psiche tormentata
dalla perdita del centro: raffigurazioni
oniriche e sostegno dell'illusorieta del
nostro esserci-al-mondo quali soggetto
scisso dall'oggetto.

Tale e il processo della rappresentazio-
ne sensoria nell'universo mayaico dei
fenomeni: la vita € un sogno, il sogno e

una vita. «Siamo fatti della sostanza dei



sogni, e la nostra breve vita e tutta cinta
dal sonno», dice il Prospero di Shake-
speare. E gia molto tempo prima il sag-
gio Pindaro aveva ammonito che
«'uomo non e che il sogno di
un’ombra».

L’Apocalisse, propriamente, tramite la
forza suggestiva e terrifica dei suoi mo-
stri rappresenta l'attimo atemporale in
cui il piano dell’Essere si riconcilia con
quello del divenire, fattosi cosciente
della sua inconsistenza ontologica. I
simboli apocalittici sono upaya, cioe
supporti al risveglio dell'umano nel Di-
vino. Non si tratta di una ‘esplosione’
metapsicologica, bensi di una vera e
propria ‘implosione’, un nuovo big-bang
di natura spirituale interamente rivolto
all'interno di ciascuno.

La wverita, infatti, & racchiusa
nell’intimo; in un «granello di senape»
riposto nel cuore si cela l'anello di con-
giunzione fra relativo ed Assoluto.
«Tutto e dentro», affermava Plotino.
tardi gli

Sant’Agostino: «Non andar fuori, ma

Poco piu fece eco
torna in te stesso. Nell'uomo interiore
abita la verita».

E’ I'insegnamento intemporale di tutta
che
I’Apocalisse adombra: la rivelazione
dell’Essere che

l'illuminazione escatologica,

la Tradizione sapienziale,

si annuncia come
dunque

conclusiva.

44

Ma l'ontofania si dispiega essenzial-
mente come ideofania, il «mostrarsi
dellidea-visione». Questo appalesarsi,
che e in realta appercezione trascen-
dentale, giustifica I'apparente parados-
so buddhista, secondo il quale il Nirva-
na corrisponde al samsara perché la libe-
razione é attuabile nella stessa prigionia
dei fenomeni, del mondo illusorio e do-
loroso per la sua indicazione di separa-
tezza. Abbiamo una freccia al nostro ar-
co ed e I'arma del pensiero sintetico, u-
nitivo («Del nome 1'arco e la vita», ri-
cordate I'enigma di Eraclito?).

Accanto alla dominazione del mondo
mediante la magia della stessa Maya e
la figurazione mitopoietica, c’e la domi-
nazione per mezzo del pensiero, la di-
scriminazione fra Sé e non-Sé dell'a-
dvaita-Vedanta di Shamkara: il pensie-
ro ¢ una delle potenze dell’essere, nelle
quali il destino si stacca da se stesso;
la potenza dell'essere.

Ma la parola pensiero, da sé sola, non
caratterizza a sufficienza il processo di
liberazione o realizzazione spirituale
che qui ci interessa. Infatti, le posizioni
magica e mitica, creando figure, pre-
suppongono anch’esse un pensiero.

I Sacro € una dimensione onnicom-
prensiva, che all’apparenza ci appare
come paradossale, con un carattere am-
biguo di attrazione e repulsione che

evidenziano il fascinans e il tremendum



del Numinoso espresso dal Mysterium
originario.

L’ Apocalisse-rivelazione, tramite le sue
figure-oniriche, ci dice che il “dis-
velamento’ della verita cristica si realiz-
za col meccanismo catartico della sua
rappresentazione terribi-le, da incubo.
Come gia per il Nirvana-samsara, si da
equazione fra sogno e realta nel suo far-

si astorico.

Avvertiva Gerardus van der Leeuw
(Fenomenologia della religione):
Dobbiamo riconoscere, anche fuori del-
la posizione magica, la coscienza della
realta che si fa valere in questo modo.

Il sogno si distingue dalla coscienza
sveglia in tre punti:

1) II pilastro protettore della coscienza
sveglia, tensione fra soggetto e oggetto,
sparisce.

2) II sogno dispone gli avvenimenti in
modo asintattico, rispetto alla coscienza
sveglia; ha una 'struttura diffusa', le sue
immagini si raggruppano secondo l'e-
motivita del soggetto, secondo i suoi ti-
mori e desideri.

3) I mondo del sogno resta severamen-
te chiuso alla realta diurna; € un mondo

mitico, non ha né passato ne avvenire.

La purificazione preliminare al risve-
glio dell’Apocalisse-rivelazione non

pud prescindere dal travaglio onirico

45

del tremendum suggerito dal rincorrersi
dei mostri.

Ciascuno di essi € ben pitt d'una meta-
fora allusiva; costituisce, propria-
mente, il passaggio rituale d'una prova
iniziatica, che si svolge simbolicamente
all'interno della coscienza. L’Apocalisse
di

all’inizio,

San Giovanni, come si diceva

¢ il dramma simbolico
dell’anima che aspira a volatizzarsi in
spirito, secondo il procedimento alche-
mico del solve. Questa tensione escato-
logica, di ordine metastorico, e real-
mente il Dabar, la Parola di Dio: ¢ la
‘grande Iniziazione'.

E verbo efficiente, detto e valido una
volta e per sempre.

E" mito esemplare (e mythos significa,
difatti, pa-rola), perché inteso alla rige-
nerazione universale e non parziale,
all'instaurarsi dell'ordine definitivo
dell’ Assoluto con la coscienza cristica.

E il mito altro non é che la Parola stessa,
«una parola pronunciata, che ripeten-
dosi possiede la potenza decisiva» (Van
der Leeuw, op. cit.).

Il mito vivo si pone parallelamente alla
celebrazione; e esso stesso una celebra-
zione, senza il rito cui e strettamente af-
fine e destinato a degradarsi in lettera
morta. Quando sia sentito come annun-
cio in azione, il mito € una realta pre-
sente e vissuta, pura attualita perma-

nente.



L’Apocalisse ¢ la dichiarazione ripetuta
dell'avvenimento potente per eccellen-
za, l'apocatastasi o ‘rivolgimento’ con-
clusivo della realta universale
nell'Immanifesto.

Ma se la parola mitica - come ricordava
ancora Van der Leeuw - decide della
vita, questa non dev’essere identificata
con la realta ordinaria, la quale, essen-
do ricevuta, non abbisogna di decisio-
ne. Il mito non riceve nulla, celebra la
realta, ne fa quel che vuole, ne dispone
secondo le proprie leggi.

Basti un esempio: sopprime il tempo.

Il mito prende l'avvenimento esempla-
re e lo incorpora al proprio dominio,
ove diventa eterno e si produce ora e
sempre; agisce tipicamente.

Quel che in natura avviene ogni giorno,
ad esempio il sorgere del sole, nel mito
avviene una volta sola.

Posta I'equivalenza fra mito e rito, con-
viene ricordare la brillante definizione
dell'etnologo Malinowski:

«Il rito e la resurrezione celebrativa del-
la realta primordiale».

E che altro & 1'Apocalisse giovannea nel-
la concezione cristiana se non mitica re-
surrezione dei corpi e giudizio ontolo-
gico?

Mutato il linguaggio, la Tradizione
(o philosophia perennis) si riafferma in
ogni tempo.

L’Apocalisse ricorda strettamente la

psicostasia nel tribunale egizio di Osiri-

46

de: anche qui non manca il mostro terri-
bile, pronto ad annichilire 'anima del
defunto.

Questi, se assolto, veniva dichiarato
Maa-Kheru, «giusto di voce», o, piutto-
sto, «colui che ha la giusta modulazione
(creativa) della voce».

I giustificato era destinato alla solariz-
zazione eterna, fattosi uno col suo Prin-
cipio; gli altri, gli abietti, erano condan-
nati alla distruzione ad opera del mo-
stro poliforme.

Il tema e costantemente presente nella
religiosita d’ogni tempo e luogo; la sto-
ria comparata delle religioni ha pit vol-
te affermato la struttura iniziatica della
‘prova del giudizio” col relativo corolla-
rio di mostri e guadi.
Mito per

I’Apocalisse giovannea si ricollega a

ontico definizione,
tutto un filone antichissimo: 1'éschaton.
L’ultimita lega 1"'uomo al suo principio,
alfa ed omega si ricongiungono nel cer-
chio Assoluto-relativo.

Tale e la rivelazione, il significato ulti-
mo dell’apokalyptein: i molteplici torna-
no all’Uno, gli enti alla fonte dell'unica
Esistenza, che discese dall'Es-sere.

Le creature cessano la loro peregrina-
zione nel tempo escatologico: non v’e
pit scelta individuale perché 1"Asso-
luto chiama a raccolta tutta la sua mani-
festazione, il “giorno di Brahman’ sfuma

nella ‘notte di Brahman’.



Tutto si ‘disvela’; l'apokalypsis rende
evidente la verita intera dell’aletheia, la
quale e, anzitutto, la fine dell’oblio
tenebroso, la rimemorazione
dell’origine divina di cui s’era perduta
la consapevolezza.

Simboli, immagini mitiche a null'altro
alludono: l'apocalittica si risolve in

autocoscienza.

L’UOMO DI DESIDERIO

2021

47






